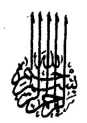
# بخفة المئودود باحث كام المولود

للحافظ شمِت لدّين محمّد بن أبى بكربن فيم الجوزية

منقه دفزج امدینه محب علی اُبوالعباسِ م

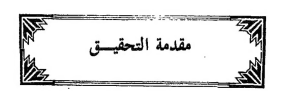
مكتبذالقراه

للطبع والذشرواللؤذيع ٣ شادع القماش بالفرنساوى ـ بولاق القاهرة ـ ت ، ٧٦١٩٦٢ - ٧٦٨٥٩



جمينع الحقوق محفوظت المستحق المستحدث المستحدث المستحدد ا

# بسم الله الرحمن الرحيم



الحمد لله ، لا والد له ولا ولد ، أشهد أنه الفرد الصمد ، خلق الخلق . وأحصاهم عددا ، وكلهم آتيه يوم القيامة فردا ، وأشهد أن سيدنا محمدا رسول الله أنزل عليه مولاه : ﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدٍ من رِجَالِكُم ولكِن رسُولَ اللهِ وخائمَ النَّبِيِّين ﴾ (١) صلى الله وسلم عليه وعلى آله وصحبه أجمعين .

#### وبعسد

فإن الحديث عن فلذات الأكباد ، يشد القلوب ، ويشرح الصدور ، وتَقُرُّبه العيون .

# وإنما أولادنا بينسا أكبادنا تمشى على الأرض لو هبت الريح على بعضهم لامتنعت عينى عن الغمض

فهم الذكر الحسن ، وامتداد بقاء النوع ، وهم الخلف لمن سلف . قال تعالى : ﴿ يَأْيُهَا النَّاسُ التَّقُوا رَبِكُم الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسِ وَاحِدَة وَخَلَق منها زَوْجَها ، وَبَثَّ منهُمَا رَجَالًا كثيراً ونِسَاءً ﴾ (٢) وهم الثمرة الَّتي نرجو منها الخير ، من دعوة صالحة ﴿ وَقُلْ رَبِّ ارحَمْهُمَا كَمْ رَبَّيَانِي صَغِيرا ﴾ (٣) ﴿ رَبَّنَا اغْفِر لَي وَلِوالِدَيَّ وَلَمُومَنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابِ ﴾ (٤) وعلى الدرب الصالح نامل أن يسير

<sup>(</sup>١) الأحراب: آية (٤٠).

<sup>(</sup>٢) النساء : آية (١) .

<sup>(</sup>٣) الإسراء: آية (٢٤).

<sup>(</sup>٤) إبراهيم : آية (٤١) .

كُل مولود لنحظى برضوان الله فى يوم ﴿ لا يَجْزِى وَاللَّهُ عَنْ وَلَدِهِ ، وَلا مَوْلُودُ هُو جَازٍ عَنْ وَاللِّهِ شَيْئًا ﴾ (٥) ﴿ يَوْمَ لا يَثْفَعُ مَالٌ وَلا بَنُونَ ، إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بَقَلْبٍ سَلِّيمٍ ﴾ (١) .

وكتاب « تحفة المودود بأحكام المولود » أتحفنا به الإمام الجليل ابن القيم ، فإذا به سفر تضمن الحديث القيم الجميل عن أحكام هامة في شأن الإنسان ، من خروجه من الأرحام ، إلى أن يلقى رب الأنام ، من حبّ لما يهبه لنا من بنات وبنين ، وأذان ، وتحنيك ، وعقيقة ، وحتان ، وحكم فقهى في بول الجارية والعلام ، كما تضمن سماحة الإسلام في جواز حمل الطفل في الصلاة ، وتقبيلهم ، وتأديبهم وتعليمهم ، والعدل بينهم ، وختم ببيان أطوار الإنسان من النطفة إلى أن يدخل الجنة أو النار .

وقد عشت مع الكتاب ، فوجدت فيه الأثر الثمين مما دعانى إلى أن أدلو بدلوى الصغير ، مستعينا بالرب القدير فى تحقيق هذا السفر الجليل . إنه نعم المولى ونعم النصير .

<sup>(</sup>٥) لقمان : آية (٣٣) .

<sup>(</sup>١) الشعراء: آيات (٨٩،٨٨) .

#### عملي في الكتاب :

- ١ قدمت للكتاب ، وقمت بعمل ترجمة للمؤلف تبين مكانته وعصره ، وآثاره في إيجاز .
  - ٢ خرجت الأحاديث ليطمئن قلب القارىء ، ورقمتها حتى آخر الكتاب .
- ٣ ذكرت أرقام الآيات وسورها ليسهل للقارىء العودة إليها إن شاء ، وذلك
   بدلا من الأرقام الموجودة بالنسخة .
- ٤ وضحت المعنى المقصود لبعض الألفاظ التي يحتاج إليها القارىء من عامة الناس ، وربما الخاصة كذلك .
- أشرت بتعريفات موجزة ، لبعض الرواة من بيان للميلاد والنسب والوفاة .

وأخيرا أرجو القبول والتوفيق من الله ، وأن ينفعنا بما علمنا ، وأن يعلمنا ما جهلنا ، وأن يذكرنا ما نسينا ، وأن يجعل عملنا هذا في ميزان حسناتنا ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِن خَيْرٍ مُحْضَراً ﴾(٧) وهو حسبي ونعم الوكيل .

الفقير إلى الله محمد على أبو العباس

ربيع الأول سنة ١٤٠٨ هـ نوفمبــر سنة ١٩٨٧ م



# حياة ابن القيم وشخصيته وعصره

#### من هو ؟

الإمام العلم المشهور محمد بن أبى بكر بن أيوب بن سعد بن حريز الزرعي الدمشقى ، المفسر الفقيه النحوى الأصولى لقب بشمس الدين وكنى بأبى عبد الله وعرف بابن القيم الجوزية . ويشاركه فى مادتى قوم و مجوز أعلام آخرون أشهرهم :

 أبو الفرج عبد الرحمن بن الجوزى المتوفى سنة سبع وتسعين و محمسمائة من الهجرة وله كتاب ( تلبيس إبليس ) و( المغنى ) و( جامع المسانيد ) و( دفع شبهة التشبيه ) .

۲ - ابن القيم المصرى بهاء الدين على بن عيسى بن سليمان الثعلبي المصرى
 توفى سنة عشر وسبعمائة من الهجرة .

- وقيم الجوزية - لقب لأبيه حيث كان ناظرا لمدرسة الجوزية ، وهى أكبر مدارس الحنابلة ، بدمشق ، وقد خلف والده فى التدريس والإفتاء بهذه المدرسة ، والأسرة كلها أسهمت فى الحياة العلمية من أبيه وأخيه وابنيه عبد الله وإبراهيم وصدق الله : ﴿ ذرية بعضها من بعض والله سميع عليم ﴾ (٨) وتكاد تجمع الروايات على أن مولده كان فى اليوم السابع من صفر سنة إحدى وتسعين وستائة من الهجرة .

وقد ظهر فى وقت مملوء بالمخاطر من حروب صليبية ومغولية ، تصدى لها جهاد المسلمين ، وأثرت فى تفكير إمامنا العظيم حيث ظهر ذلك فى اجتهاده الفقهى فى كتابه ( زاد المعاد ) فى مناقشته لمفهوم الجهاد بعنوان ( الفروسية ) كما ظهر فى اتجاهه التفسيرى .

#### إلى معترك الحياة :

التقى بشيخه الكبير ابن تيمية فلازم مجلسه ، وشاركه حياته حلوها ومرها ،

<sup>(</sup>٨) آل عمران : آية (٣٤) .

حتى رحل ابن تيمية إلى جوار ربه ، وفى تلك الفترة كان العطاء بالتصدى للدعوات الهدامة التى بددت طاقات المسلمين فى الجولات الأولى ضد أعدائهم وأعداء الدين من تتار وصليبيين ، وقدم عرضا لدعوة شيخه فى أحسن صورة ، ودافع عنها وآزرها مبينا لتاريخ صاحبها ، واقفا مؤرخا لسيرته وجهاده فى تلك الفترة المحفوفة بالأخطار ومشاركته الفعلية ضد التتار مع السلطان الناصر محمد بن قلاوون .

كما أبرز حياة إمامه فى العلم والعمل والأخلاق والروحانيات فيقول :.« ولقد شاهدت من شيخ الإسلام – قدس الله روحه – من منزلة الخشوع أمرا لم أشاهده من غيره وكان يقول كثيرا : مالى شيء ، ولا منى شيء ، ولا فى شيء » .

وإذا مدح فى وجهه قال : « والله إنى إلى الآن أجدد إسلامي كل وقت ، وما أسلمت بعد اسلاما جيدا » .

ولم يسلم ابن القيم من الأذى وهو يحمل دعوة شيخه وينتصر لفتاواه ، كما سبق أن سجن معه منفردا ولم يفرج عنه إلا بعد موت ابن تيمية واشتغل فى الحبس بملازمة القرآن وقد حج مرات كثيرة أكثر فيها من العبادة والطواف ، مستشفيا بماء زمزم وبالعسل حيث رأى فيهما من الشفاء أمرا عجيبا .

### ملامح بارزة في شخصيته:

يمتاز بالهدوء والاتزان في طبعه ، والتواضع والورع في أخلاقه ، والاستقصاء ، وطول النفس في أبحاثه ، والواقعية في فقهه ، والاجتهاد في منهجه ، والموسوعية في ثقافته فهو عالم في التفسير وله فيه « التفسير القيم » وفي علوم القرآن وله فيه « التبيان في أقسام القرآن » وفي الحديث ومصطلحه وله فيه كتاب « المنار » وه تهذيب مختصر سنن أبي داود » ، وفي العقائد والفرق وله في ذلك « اجتماع الجيوش الإسلامية » ، وفي الفقه والسيرة وله في ذلك « زاد المعاد » وفي التصوف وله فيه « أعلام الموقعين » ، وفي البلاغة وله فيها « الفوائد المشوقة إلى علوم القرآن وعلم البيان » ، وفي النحو والصرف وله في ذلك « بدائع الفوائد المشوقة إلى علوم القرآن وعلم البيان » ، وفي النحو والصرف وله في ذلك « بدائع الفوائد » إنها الحكمة يؤتيها الله من يشاء ﴿ وَمَنْ يُؤْتَ وَالْمَرِهُ وَمَنْ يُؤْتَ اللهُ مَنْ يَشَاء ﴿ وَمَنْ يُؤْتَ

<sup>(</sup>٩) اليقرة : آية (٢٦٩) -

من أصحب الناس له ، وأحبهم إليه ، ولا أعرف فى هذا العالم فى زماننا من هو أكثر عبادة منه » ويقول ابن رجب الحنبلى وهو يترجم له : « ليس بالمعصوم ولكن لم أر فى معناه مثله » وكفى بمثل هؤلاء الأئمة شهداء عليه .

#### شيوخه وتلامذته:

تلقى وتأثر ابن القيم بشيوخه الذين ذكرتهم كتب التراجم وهم :

١ – الأب الروحي له ابن تيمية الذي تحدثت عنه بما يكفي في إيجاز .

٢ - الصفى الهندى . تعلم منه الأصول والفقه .

٣ - ابن قدامة . قرأ عليه المقنع .

٤ – ابن الشيرازي . سمع منه كثيرا من العلوم .

مجد الدين إسماعيل الحراني . قرأ عليه مختصر أبي القاسم الحرق .

٦ - كال الدين الزملكاني . قرأ عليه الفقه .

وإلى جانب هؤلاء ، فهناك آخرون ، منهم سليمان بن حمزة المقدسي ، والبهاء ابن عساكر .

أما تلامذته فأهمهم وأشهرهم :

١ - ابن كثير. المفسر للقرآن الكريم، وصاحب كتاب «البداية والنهاية».

٢ - ابن عبد الهادى الفقيه الحنبلي .

٣ - ابن رجب الحنبلى . صاحب كتاب « طبقات الحنابلة » وقد ترجم
 لابن القيم .

#### المخطوطة :

توجد المخطوطة بدار الكتب المصرية برقم – ۸۷ – فقه حنبلي في مجلد واحد .

#### و فاته :

كان ابن القيم يعد نفسه للدار الآخرة، والهجرة إلى الله، فقد عرفنا بالهجرتين: الهجرة إلى الله ، والهجرة إلى رسوله عَيِّلِيَّةِ وصدق الله إذ يقول : ﴿ فَهُرُّوا إِلَى الله إِنِّى لَكُم منهُ تَذِيرٌ مُبِينٌ ﴾ (١٠) وقوله : ﴿ يَأْتُهَا الذين آمنُوا اسْتَجِيبُوا اللهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُحْيِيكُم ﴾ (١١) .

كما عرفنا بباب السعادتين : سعادة الدنيا ، وسعادة الآخرة . وهو الذي عرفنا أن السفر إلى الله مع الجهل بالطريق يوجب التعب الكثير ، مع قلة الفائدة .

ولهذا طالما سبح بنا في بحار معرفة الله وحبه ، وقاد الأرواح إلى بلاد الأفراح ، عند غياب دولة الأشباح وغايته من كل ذاك أن يكون من ﴿ الَّذِينَ تَتَوفَّاهُم الملائكَةُ طَيِّبِينَ ، يَقُولُونَ سَلَامٌ عليكُم ، ادْخُلُوا الجنَّة بما كُنْتُم تَعَمَلُونَ ﴾ (١٢) .

توفى رحمه الله فى الثالث عشر من رجب سنة إحدى وخمسين وسبعمائة من الهجرة ، وشيعه خلق كثير حتى كادت شوارع دمشق أن تضيق بالمشيعين ، كما ذكر ذلك ابن كثير فى كتابه « البداية والنهاية » .

رحمه الله ، ورضى عنه ، وجزاه عنا وعن الإسلام خير الجزاء ، ونفعنا بعلمه ، إنه سميع الدعاء ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه ما بقيت الأرض والسماء .

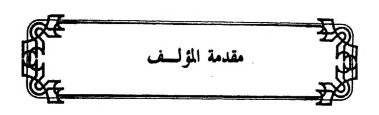
## المراجع :

- ١ البداية والنهاية لابن كثير .
- ٢ طبقات الحنابلة لابن رجب .
  - ٣ شذرات الذهب لابن العماد.
    - ٤ الملل والنحل للشهرستاني .
  - ه مدارج السالكين لابن القيم .

<sup>(</sup>١٠) الذاريات : آية (٥٠) .

<sup>(</sup>١١) الأنفال: آية (٢٤) .

<sup>(</sup>١٢) النحل: آية (٣٢).



الحمد لله العلى الحليم الغفور الرحيم ، الحمد لله رب العالمين الرحمن الرحيم ، مالك يوم الدين ، الذى أظهر خلق الإنسان من سلالة من طين ، ثم جعله نطفة فى قرار مكين ، ثم خلق النطفة ( نسخة : علقة ) سوداء للناظرين ، ثم خلق العلقة مضغة ، وهى قطعة لحم بقدر أكلة الماضغين ، ثم خلق المضغة عظاماً مختلفة المقادير والأشكال والمنافع أساساً يقوم عليه هذا البناء المبين ، ثم كسا العظام لحماً ، هو لها كالثوب للابسين ، ثم أنشأه خلقاً آخر ، فتبارك الله أحسن الخالقين ، فسبحان من شملت قدرته كل مقدور ، وجرت مشيئته فى خلقه بتصاريف الأمور ، وتفرد بملك السموات والأرض ، يخلق ما يشاء — يهب لمن يشاء إناثاً ويهب لمن يشاء الذكور ، وتبارك العلى العظيم الحليم الكريم السميع العليم ، هو الذى يصوركم فى الأرحام كيف يشاء لا إله إلا هو العزيز الحكيم .

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، إلها جل عن المثيل والنظير وتعالى عن الشريك والظهير ، وتقدس عن الوزير والمشير ، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ، وأشهد أن سيدنا محمداً عبده ورسوله ، وخيرته من خلقه وأمينه على وحيه وحجته على عباده ، أرسله رحمة للعالمين وقدوة للعاملين ومحجة للسالكين وحجة على العباد أجمعين ، فهدى به من الضلالة ، وعلم به من الجهالة ( نسخة جهل ) وكثر به بعد القلة وأعز به بعد الذلة ، وأغنى به بعد العيلة ، وفتح برسالته أعيناً عمياً وآذاناً صماً ، وقلوباً غلفاً ، فبلغ الرسالة وأدى الأمانة ونصح الأمة ، حتى وضحت شرائع الأحكام ، وظهرت شرائع الإسلام ، وعز حزب الرحمن ، وذل حزب الشيطان ، فاشرق وجه الدهر حسناً ، وأصبح الظلام ضياء ، واهتدى كل حيران ، فصلى الله وملائكته وأنبياءه ورسله وعباده المؤمنون عليه . كا وحد الله وعرف به ودعا إليه ، وعليه السلام ورحمة الله وبركاته .

أما بعد ، فإن الله سبحانه نوع أحكامه على الإنسان من حين خروجه إلى هذه المدار إلى حين يستقر في هذا القرار ، وقبل ذلك وهو في الظلمات الثلاث ، كانت أحكامه القدرية جارية عليه ومنتهية إليه ، فلما انفصل عن أمه تعلقت به أحكامه الأمرية ، وكان المخاطب بها الأبوين أو من يقوم مقامهما في تربيته والقيام عليه ، فلله سبحانه فيه أحكام أمر قيمه بها ما دام تحت كفالته ، فهو المطالب بها دونه حتى إذا بلغ حد التكليف تعلقت به الأحكام وجرت عليه الأقلام ، وحكم له بأحكام أهل الكفر وأهل الإسلام ، وأخذ في التأهب لمنازل السعداء أو دار الأشقياء ، فتطوى به مراحل الأيام والليالي إلى الدار التي كتب من أهلها ويسر في مراحله تلك لأسبابها واستعمل بعملها ، فإذا انتهى به السير إلى آخر مرحلة أشرف منها على المسكن الذي عمر له قبل إيجاده ، إما منزل شقوته وإما منزل سعادته ، فهناك يضع عصا السفر عن عاتقه ويستقر نواه ، وتصير دار العدل مأواه أو دار السعادة مثواه .

فصل – وهذا كتاب ، قصدنا فيه ذكر أحكام المولود المتعلقة به بعد ولادته ، مادام صغيراً من عقيقته وأحكامها ، وحلق رأسه ، وتسميته ، وختانه ، وبوله وثقب أذنه ، وأحكام تربيته ، وأطواره من حين كونه نطفة إلى مستقره في الجنة أو النار ، فجاء كتاباً بديعاً في معناه ، مشتملا من الفوائد على ما لا يكاد يوجد في سواه من نكت بديعة من التفسير وأحاديث تدعو الحاجة إلى معرفتها وعللها والجمع بين مختلفها ، ومسائل فقهية لا يكاد الطالب يظفر بها ، وفوائد حكمية تشتد الحاجة إلى العلم بها . فهو كتاب ممتع لقارئه ، معجب للناظر فيه يصلح للمعاش والمعاد ، ويحتاج إلى مضمونه كل من وهب له شيء من الأولاد ، ومن الله أستمد السداد ، وأسأله التوفيق لسبل الرشاد ، إنه كريم جواد ، وسميته :



# تحفة المودود بأحكمام المولسود

والله سبحانه المسئول ، أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم ، إنه حسبنا ونعم الوكيل وجعلته سبعة عشر باباً :

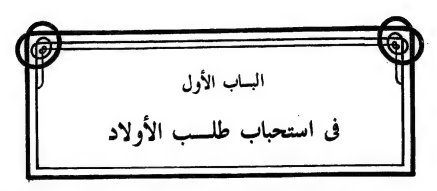
- ١ الباب الأول: في استحباب طلب الأولاد.
- ٢ الباب الثانى: في كراهة تسخط ما وهب الله له من البنات.
  - ٣ الباب الثالث: في استحباب بشارة من ولد له ولد.
  - · ٤ الباب الرابع: في استحباب الأذان والإقامة في أذنيه .
    - ٥ الباب الخامس: في استحباب تحنيكه.
- ٦ الباب السادس: في العقيقة وأحكامها وذكر الاختلاف في وجوبها وحجة الطائفتين.
  - ٧ الباب السابع: في حلق رأسه والتصدق بزنة شعره..
    - ٨ الباب الثامن: في ذكر تسميته ووقتها وأحكامها.
      - ٩ الباب التاسع: في ختان المولود وأحكامه.
  - ١٠ الباب العاشر : في ثقب أذن الذكر والأنثى وأحكامه .
- ١١ الباب الحادي عشر: في حكم بول الغلام والجارية قبل أكلهما الطعام.
- 17 الباب الثانى عشر: في حكم ريق الرضيع ولعابه، وهل هو طاهر أو نجس لأنه لا يغسل فمه مع كثرة قيئه .
- ١٣ الباب الثالث عشر : في جواز حمل الأطفال في الصلاة وإن لم يعلم حال ثيابهم .
  - ١٤ الباب الرابع عشر: في استحباب تقبيل الأطفال والأهل.
- ١٥ الباب الخامس عشر: في وجوب تأديب الأولاد وتعليمهم والعدل
   بينهم .
  - ١٦ الباب السادس عشر: في ذكر فصول نافعة في تربية الأولاد. \*
- الباب السابع عشر: في أطوار الطفل من حين كونه نطفة إلى بوقت دخوله الجنة أو النار.

بلاه العلى العلى العنور الرحيم الجدلاله الرحن الرحيم المعدلاله العلى العلى الغفور الرحيم الجدلاله رب العالمان الرحن الرحيم مالك يوم الدين الذي الجهر خلق الانسان من سلالة من طين شم جعله نطفة في قرار مكين شم خلق النطفة سودا اللناظري شم خلق العلقة مضغة وهي قطعة لحم بقدر اكلة الماضغين شم خلق المضغة عظاما مختلفة المقادير والانشكال والمنافع إساسا يتوم عليه هذا البين شم كسا العظام لحيا هولها كالثوب يتوم عليه هذا البين شم أنشأه خلقا آخر فتبارك الده احسن الخالقين فسيحان من شملت قدرته كل مقدور . وجرت مشيئته في خلقه وسيحان من شملت قدرته كل مقدور . وجرت مشيئته في خلقه بتصاريف الامور و تفرد بملك السموات والإرض يتفلق ما يستاه المائا ويهب الن يشاء الذكور وتبارك العلى يهب لمن يشاء المائا ويهب الن يشاء الذكور وتبارك العلى العظيم المعليم الكريم السميع العليم هوالذي يصوركم في العظيم المعليم الكريم السميع العليم هوالذي يصوركم في الارجام

نطفة خلعة فغدره شم السبيل يسم شم اماته فاقبو شم اذا سناه النشره كلد لما يعض ما امره فنسأ ل الله العظيم ان يجد علنا من الذين سبقت لهم مبنه الحسنى ولا يجعلنا من الذي عليم الشقادة فخسروا الدنيا والآخرة انفسيع اليعاد وهوهسبنا ونعم الوكيل والحداله رب العالمين وصنادت على خيرخلقه محدخاتم النبيين وعلى آله وصحبه وسلم اجمعين ولاهول ولا قوة الإبالله العلى العظيم

قدتم بتونيق الله تعالى نسخ هذا الكتاب في ه عادى الادلى المائة والن هرية

بقلم الفقير محدابوالنصر بن يوسف بن اسعد بن عبرالله ابن محدوالتم الجعفرى النابلسي الازهرى ابن محدوالتم الجعفرى النابلسي الازهرى المخطرة المخطر



قال الله تعالى: ﴿ فَالآن باشروهن وابتغوا ما كتب الله لكم ﴾ (البقرة: ١٨٧) فروى شعبة عن الحكم عن مجاهد، قال: هو الولد، وقاله الحكم وعكرمة والحسن البصرى والسدى والضحاك، وأرفع ما فيه ما رواه محمد بن سعد عن أبيه: حدثنى عمى عن أبيه، حدثنى أبي عن أبيه عن ابن عباس، قال: هو الحماع، وقال قتادة: ابتغوا الرخصة (١) التي كتب الله لكم، وعن ابن عباس رواية أخرى، قال: ليلة القدر (٢).

والتحقيق أن يقال: لما خفف الله عن الأمة بإباحة الجماع ليلة الصوم إلى طلوع الفجر ، وكان المجامع يغلب عليه حكم الشهوة وقضاء الوطر<sup>(٣)</sup> حتى لا يخطر بقلبه غير ذلك ، أرشدهم سبحانه إلى أن يطلبوا رضاه فى مثل هذه اللذة ولا يباشروها بحكم مجرد الشهوة ، بل يبتغوا بها ما كتب الله لهم من الأجر .

والولد الذي يخرج من أصلابهم يعبد الله لا يشرك به شيئا ، ويبتغون ما أباح الله لهم من الرخصة بحكمه محبته لقبول رخصه ، فإن الله يحب أن يؤخذ برخصه كا يكره أن تؤتى معصيته ، ومما كتب لهم ليلة القدر ، فأمروا أن يبتغوها ، لكن يبقى أن يقال مما تعلق ذلك بإباحة مباشرة أزواجهم ، فيقال : فيه إرشاد إلى أن لا يشغلهم ما أبيح لهم من المباشرة عن طلب هذه الليلة التي هي خير من ألف شهر ، فكأنه سبحانه يقول : اقضوا وطركم من نسائكم ليلة الصيام ولا يشغلكم ذلك عن ابتغاء ما كتب لكم من هذه الليلة التي فضلكم بها ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) الرخصة : الفسحة بلا تشديد .

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير ابن كثير ۲۲۱/۱

<sup>(</sup>٣) الوطر : الحاجة بين الرجل والمرأة .

[ 1 ] وعن أنس قال : كان رسول الله عَيْمِكُمْ ، يأمر بالباءة (أ) وينهي عن التبتل (°) نهياً شديداً ، ويقول : « تزوجوا الودود الولود فإنى مكاثر بكم الأنبياء يوم القيامة »(۱) ( رواه الإمام أحمد وأبو حاتم في صحيحه ) .

[ ۲ ] وعن معقل بن يسار ، قال : جاء رجل إلى النبى عليه السلام . فقال : إنى أصبت امرأة ذات حسن وجمال وإنها لا تلد أفأتزوجها ؟ قال : لا ؛ ثم أتاه الثالثة ، فقال : « تزوجوا الودود الولود ، فإنى مكاثر بكم » (٧) ( رواه أبو داود والنسائى ) . . .

[ ٣ ] وعن عبد الله بن عمرو أن رسول الله عَيْمِ قال : « أنكحوا أمهات الأولاد فإنى أباهى بهم يوم القيامة »(^) ( رواه الإمام أحمد ) .

[ ٤ ] وعن عائشة قالت : قال رسول الله عَلَيْكَ : « النكاح من سنتى ومن لم يعمل بسنتى فليس منى ، وتزوجوا فإلى مكاثر بكم الأمم »(٩) .

[ • ] وقد روى حماد بن سلمة عن عاصم عن أبى صالح عن أبى هريرة عن النبى عَلَيْكُ قال : « إن العبد لترفع له الدرجة ، فيقول : أى رب أنى لى هذا ! فيقول : باستغفار ولدك لك من بعدك »(١٠٠).

[ ٢ ] فصل – ومما يرغب في الولد ما رواه مسلم في صحيحه عن أبي حسان ، قال : توفي ابنان لي ، فقلت لأبي هريرة سمعت من رسول الله عليها

<sup>(</sup>٤) الباءة : الزواج بتكاليفه .

<sup>(</sup>٥) التبتل: الانقطاع عن الدنيا.

<sup>(</sup>٦) أحمد في المسند ١٥٨/٣ ، ٢٤٥ .

 <sup>(</sup>٧) أبو داود فى النكاح . باب : النهى عن تزويج من لم يلد من النساء بلفظ ( حسب ) بدلا من
 د حسن ؛ حديث ٢٠٥٠ . والنسائى فى النكاح . باب : كراهية تزويج العقيم بلفظى ( حسب ومنصب ) بدلاً
 من د حسن وجمال ، ٢٠٥٦ ، ٦٦ .

<sup>(</sup>٨) أحمد في المسند ١٧١/٢، ١٧٢. وانظر: ضعيف الجامع حيث قال: ضعيف، حدث ١٣٤٩.

 <sup>(</sup>٩) تمامه : و ومن كان ذا طول فلينكح ، ومن لم يجد فعليه بالصيام ، فإن الصوم له وِجاءً ، أى
 وقاية ، ابن ماجه في التكاح . باب : ما جاء في فضل النكاح ، حديث ١٨٤٦ .

<sup>(</sup>١٠) ابن ماجه فى الأدب . باب : بر الوالدين بلفظ : ﴿ إِنَّ الرَّجِلُ لِتُرْفَعَ شَرَجَتُهُ فَى الجِنَةَ فَيقُولُ : أَلَى هَذَا ؟ فَيقَالُ : باستغفار ولدك لك ، حديث ٣٦٦٠ . وأحمد فى المسند بلفظ : ﴿ إِنَّ اللهُ عَرْ وَجِلُ لِمُرْفَعَ اللهِ مَا اللهِ وَلَمُ اللهِ مَا اللهُ وَ ١٠٩/٢ . ) . الدرجة للعبد الصالح فى الجنة فيقول : يارب أنّى لى هذا ؟ فيقول : باستغفار ولدك لك ، ﴿ ٥٠٩/٢ . ) .

حديثاً تحدثناه بطيب أنفسنا عن موتانا ، قال : نعم ، « صغارهم دعاميص الجنة ، يلقى أحدهم أباه أو قال أبويه ، فيأخذ بناحية ثوبه أو يده كما آخذ بصنفة ثوبك هذا ، فلا يفارقه حتى يدخله الله وأباه الجنة »(١١) .

[ V ] وقال ثنا وكيع ثنا شعبة عن معاوية بن قرة عن أبيه : أن رجلا كان يأتى النبى عليه السلام : « تحبه ؟ » فقال : يا رسول الله ، أحبك الله كما أحبه ، ففقده النبى عليه السلام فقال : ما فعل ابن فلان ؟ قالوا : يا رسول الله ! مات ، فقال النبى عليه السلام لأبيه : « أما تحب أن لا تأتى باباً من أبواب الجنة ، إلا وجدته ينتظرك عليه ؟ فقال رجل : أله خاصة يا رسول الله أو لكلنا ؟ قال : بل لكلكم »(١٢).

[ A ] قال : وحدثنا أحمد عبد ربه بن بارق الحنفى ، ثنا أبو زميل الحنفى قال : سمعت ابن عباس يقول : سمعت رسول الله عَيْسَة يقول : « من كان له فرطان (۱۳) من أمتى دخل الجنة » ، فقالت عائشة رضى الله عنها : بأبى أنت وأمى ، فمن كان له فرط ؟ فقال : « ومن كان له فرط يا موفقة » ، قالت : فمن لم يكن له فرط من أمتك ؟ قال : « فأنا فرط أمتى لم يصابوا بمثلي »(١٤) .

[ ٩ ] وفي الصحيحين عن أبي سعيد الحدرى أن رسول الله عَلَيْكَةِ قال للنساء : « ما منكن امرأة يموت لها ثلاثة من الولد ، إلا كانوا لها حجاباً من النار ، فقالت امرأة : واثنان ؟ فقال عليه السلام : واثنان » (١٥٠) .

<sup>(</sup>۱۱) عن أبى حسَّان ، قال : فلت لأبى هريرة · انه قد لى ابنان . فما أنت مُحَلِّف عن رسول الله بحذيث تُطَِّب به أنفسنا عن موتانا ؟ قال : نعم « صغارهم دعاميص الجنة ، يتلقى أحدهم أباه – أو قال أبويه –، فيأخذ بثوبه ،– أو قال يبده – كما آتحدُ أنا بصنفة ثوبك هذا . فلا يتناهى ،– أو قال فلا ينتهى –، حتى يدخله الله وأباه الجنة ٤ . مسلم فى البر والصلة والآداب ، حديث (١٥٤) . ودعاميص الجنة : صغار أهلها ، وصنفة : طرف الثوب . وأحمد فى المسند بروايات مختلفة ٤٨٨/٢ ، ١٥٠ .

<sup>(</sup>١ ٣) رواه النسائي في الجنائز . باب : الأمر بالاحتساب والصبر عند نزول المصيبة و أن رجلاً أتى النبي على الله عنه فقال له : أتحبه ؟ فقال : أحَبَّك الله كَا أُحبُّه . فمات ففقده فسأله عنه فقال : ما يسرك اللهُ تَا تَكُ باباً من أبواب الجنة إلا وجدته عنده يسعى يفتح لك ٥ ٢٣/٤ .

<sup>(</sup>١٣) فرطان : أجران بوفاة الولدين . .

<sup>(</sup>۱۶) الترمذى فى الجنائز . باب : ما جاء فى ثواب من قدَّم ولداً وقال : حسن غريب ٢٨٣/٤ ، ٢٨٣ ، وأحمد فى المسند ٣٣٤/١ ، ٣٣٥ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألبانى ، حديث ٥٨١٣ . وأحمد فى المسند ١٩٣٤/١ ، ٣٣٥ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألبانى ، حديث ١٨٤ . (٥٠) البخارى فى العلم . باب: هل يجعل للنساء يوم على حدة فى العلم بلفظ: و ما منكن امرأة تقدم=

[ ۱۰ ] وفى صحيح مسلم من حديث أبى هريرة نحوه (۱۲) ، ورواه عن النبى عَلَيْكُ ابن مسعود وأبو برزة الأسلمي .

[ ۱۱ ] وفي الصحيحين عن أبي هريرة عن النبي عَيِّلِيَّةٍ : « ما من مسلم يموت له ثلاثة من الولد لم يبلغوا الحنث ، فتمسه النار إلا تحلة القسم »(۱۷).

[ ۱۲] وفي صحيح البخاري من حديث أنس قال: قال رسول الله عَلَيْتُهُ: وَ مَا مِن النّاسِ مَسَلَم عَلَيْتُهُ اللّهِ اللهِ ال

[ 17 ] وفى صحيح مسلم عن أبي هريرة قال : أتت امرأة بصبى لها ، فقالت : يا نبى الله ! ادع الله له ، فلقد دفنت ثلاثة ، فقال : دفنت ثلاثة ؟ قالت : نعم . قال لها : « لقد احتظرت بحظار شديد من النار  $^{(19)}$  فالولد إنه إن عاش بعد أبويه نفعهما ، وإن مات قبلهما نفعهما .

وقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة أن رسول الله على الله على على الله على على الله على الله على الله على الله على الله على على الله على الله

= ثلاثة من ولدها إلا كان لها حجاباً من النار. فقالت امرأة: واثنتين فقال: واثنتين ». وفي الجنائز. بأب : فضل من مات له ولد فاحتسب بلفظ: « أيُّما أمرأة مات لها ثلاثة من المولد كانوا حجابا من النار ، قالت امرأة : واثنان . قال : واثنان » . ٢١٧/١ . وفي الاعتصام بالكتاب والسنة . باب : تعليم النبي أمته من الرجال والنساء مما علمه الله ليس برأى ولا تمثيل ٢٦٣/٤ . ومسلم في البر والصلة والآداب . باب : فضل من يموت له ولد فيحتسبه ، حديث (١٥٢) .

(١٦) عن أبى هريرة ، أن رسول الله عَلَيْكُم قال لنسوة من الأنصار : و لا يموت لإحداكن ثلاثة من الولد فححسبه ، إلا دخلت الجنة ، فقالت امرأة منهن : أو اثنين يا رسول الله ! قال : و أو اثنين ، . مسلم فى البر والصلة والآداب . باب : فضل من يموت له ولد فيحتسبه . حديث (١٥١) .

(۱۷) البخارى فى الجنائز . باب : فضل من مات له ولد فاحتسب بلفظ : د لا يموت لمسلم ثلاثة من الولد فيلج النار إلا تحلة القسم ، . ۲۱۷/۱ . وفى الأيمان والنذور . باب : قول الله تعالى : ﴿ وأقسموا بالله عجد أيمانهم ﴾ . بلفظ : د لا يموت لأحد من المسلمين ثلاثةً من الولد تمسُّه النار إلا تحلة القسم ، . عمد أيمانهم فى البر والصلة والآداب . باب : فضل من يموت له ولد فيحتسبه ، حديث (١٥٠) .

(۱۸) البخاری فی الجنائز . باب : فضل من مات له ولد فاحتسب ۲۱۷/۱ . وباب : ما قیل فی أولاد المسلمین ۲۳۹/۱ . والترمذی فی الجنائز . باب : ما جاء فی ثواب من قدّم ولداً ، وقال : حسن صحیح ۲۸۱/٤ .

(١٩) مسلم فى البر والصلة والآداب . باب : فضل من يموت له ولد فيحتسبه . حديث ١٥٥ ، ١٥٦ . واحتظرت : أى امتنعت بمانع وثيق . وأحمد فى المسند ٤١٩/٢ . صدقة جارية أو علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له »(٢٠).

فصل – فإن قيل : ما تقولون في قوله عز وجل : ﴿ فَإِنْ خَفَتُم أَلَا تَعَدُّلُوا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّالَّاللَّالِمُ اللّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَّا اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ

قال الشافعي:

« أن لا تكثر عيالكم ، فدل على أن قلة العيال أولى » .

قيل – قد قال الشافعي رحمه الله ذلك: وحالفه جمهور المفسرين من السلف والحلف ، وقالوا: معنى الآية ذلك أدنى أن لا تجوروا ولا تميلوا ، فإنه يقال: عال الرجل يعول إذا مال وجار ، ومنه عول الفرائض (٢٢) لأن سهامها زادت ، ويقال: عال يعيل عيلة إذا احتاج ، قال تعالى: ﴿ وإن خفتم عيلة فسوف يغنيكم الله من فضله إن شاء ﴾ (٢٣).

وقال الشاعر:

وما يدرى الفقير متى غساه وما يدرى الغنى متى يعيل

أى متى يحتاج ويفتقر .

وأما كثرة العيال فليس من هذا ولا من هذا ، ولكنه من : أفعل ، يقال : أعال الرجل يعيل ، إذا كثر عياله ، مثل : ألبن وأتمر إذا صار ذا لبن وتمر ، هذا هو قول أهل اللغة .

قال الواحدى فى بسيطه : ومعنى تعولوا : تميلوا وتجوروا ، عند جميع أهل التفسير واللغة ، وروى ذلك مرفوعا .

[ • 1 ] روت عائشة رضي الله عنها عن النبي عَلِيْتُكُم : أن لا تعولوا : قال :

<sup>(</sup>٢٠) مسلم في الوصية . باب : ما يلحق الإنسان من الثواب بعد وفاته ، حديث (١٤) . وأبو داود في الوصايا . الوصايا . باب : ما جاء في الصدقة عن الميت بزيادة لفظ و أشياء ، حديث (٣٨٨٠) . والنسائي في الوصايا . باب : فضل الصدقة عن الميت ٢٥١/٦ .

<sup>(</sup>٢١) النساء: آية (٣) .

<sup>(</sup>٢٢) عول الفرائض : زيادة الأسهم في الميراث على التركة .

<sup>(</sup>٢٣) التوبة : آية (٢٨) .

لا تجوروا ، وروى لا تميلوا ، قال : وهذا قول ابن عباس والحسن وقتادة والربيع والسدى وابن مالك وعكرمة والفراء والزجاج وابن قتيبة وابن الأنبارى(٢٤) .

قلت: ويدل على تعين هذا المعنى من الآية ، وإن كان ما ذكره الشافعى لغة حكاها الفراء عن الكسائى ، أنه قال: « ومن الصحابة من يقول عال يعول إذا كثر عياله ، قال الكسائى : وهو لغة فصيحة سمعتها من العرب » لكن يتعين الأول لوجوه:

أحدها : أنه المعروف فى اللغة الذى لا يكاد يعرف سواه ، عال يعول إذا كثر عياله ؛ إلا فى حكاية الكسائى ، وسائر أهل اللغة على خلافه .

الثانى : أن هذا مروى عن النبى عَلَيْتُهُ ، ولو كان من الغرائب فإنه يصلح للترجيح .

الثالث: أنه مروى عن عائشة وابن عباس، ولم يعلم لهما مخالف من المفسرين، وقد قال الحاكم أبو عبد الله: تفسير الصحابي عندنا في حكم المرفوع.

الرابع : أن الأدلة التي ذكرناها على استحباب تزوج الولود ، وإخبار النبي عليه السلام أنه يكاثر بأمته الأمم يوم القيامة ، يرد اللذا التفسير .

الخامس: أن سياق الآية إنما هو في نقلهم مما يخافون الظلم والجور فيه إلى غيره ، فإنه قال في أولها: ﴿ وإن خفتم ألا تقسطوا في اليتامي فانكحوا ما طاب لكم من النساء مشي وثلاث ورباع ﴾ (٢٥) ، فدلهم سبحانه على ما يتخلصون به من ظلم اليتامي وهو نكاح ما طاب لهم من النساء البوالغ – وأباح لهم منه ، ثم دلهم على ما يتخلصون به من الجور والظلم في عدم التسوية بينهن ، فقال : ﴿ فَإِنْ خَفْتُمُ مَا يَتُخْلُوا فُواحِدةً أو ما ملكت أيمانكم ﴾ ثم أخبر سبحانه – أن الواحدة وملك اليمين أدنى إلى عدم الميل والجور ، وهذا صريح في المقصود .

السادس: أنه لا يلتئم قوله: ﴿ فَإِنْ خَفْتُمَ أَلَا تَعَدَّلُوا ﴾ في الأربع، فانكحوا واحدة أو تسروا ما شئتم بملك اليمين، فإن ذلك أقرب إلى أن تكثر عيلكم. بل هذا أجنبى من الأول! فتأمله.

<sup>(</sup>۲٤) انظر: تفسير ابن كثير ۲/۱ ه. .

<sup>(</sup>٢٥) النساء: آية (٣).

السابع : أنه من الممتنع أن يقال لهم إن خفتم أن لا تعدلوا بين الأربع ، فلكم أن تتسروا(٢٦٠) بمائة سرية وأكثر ، فإنه أدنى أن لا تكثر عيالكم .

الثامن: أن قوله: ﴿ ذلك أدنى ألا تعولوا ﴾ تعليل لكل وأحد من الحكمين المتقدمين – وهما نقلهم من نكاح اليتامى إلى نكاح النساء البوالغ، ومن نكاح الأربع إلى نكاح الواحدة أو ملك اليمين (٢٧)، ولا يليق تعليل ذلك بقلة العيال.

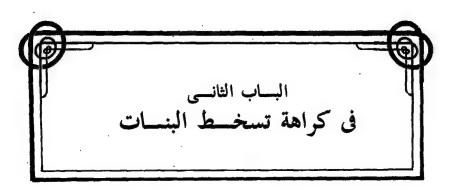
التاسع : أنه سبحانه قال : ﴿ فَإِنْ خَفْتُمَ أَلَا تَعَدَّلُوا ﴾ ولم يقل وإن خَفْتُم أَنْ لا تَفْتَقُرُوا ۚ أُو تَحْتَاجُوا ، ولو كان المراد قلة العيال لكان الأنسب أن يقول ذلك .

العاشر: أنه تعالى إذا ذكر حكماً منهياً عنه وعلل النهى بعلة أو أباح شيئاً وعلل عدمه بعلة ، فلابد أن تكون العلة مضادة لضد الحكم المعلل ، وقد علل سبحانه وتعالى إباحة نكاح غير اليتامى والاقتصار على الواحدة أو ملك اليمين ، بأنه أقرب إلى عدم الجور ، ومعلوم أن كثرة العيال لا تضاد عدم الحكم المعلل ، فلا يحسن التعليل به .



(٢٦) السرية : الجارية المملوكة .

(٢٧) ملك اليمين : الإماء .



قال الله تعالى : ﴿ لله ملك السموات والأرض يخلق ما يشاء يهب لمن يشاء إناثاً ويهب لمن يشاء الذكور \* أو يزوجهم ذكراناً وإناثاً ، ويجعل من يشاء عقيماً ، إنه عليم قدير \* ﴾(١) . فقسم سبحانه حال الزوجين إلى أربعة أقسام اشتمل عليها الوجود ، وأخبر أن ما قدره بينهما من الولد فقد وهبهما إياه ، وكفى بالعبد تعرضاً لمقته أن يتسخط ما وهبه ، وبدأ سبحانه بذكر الإناث ، فقيل جبراً لمن لأجل استقبال الوالدين لمكانهما ، وقيل هو أحسن إنما قدمهن ، لأن سياق الكلام أنه فاعل ما يشاء ، لا ما يشاء الأبوان ، فإن الأبوين لا يريدان إلا الذكور غالباً ، وهو سبحانه قد أخبر أنه يخلق ما يشاء ، فبدأ بذكر الصنف الذي يشاء ولا يريده الأبوان .

وعندى وجه آخر : وهو أنه تعالى قدم ما كانت تؤخره الجاهلية من أمر البنات حتى كانوا يقدوهن ، أى هذا النوع المؤخر الحقير عندكم مقدم عندى فى الذكر ، وتأمل كيف نكر سبحانه الإناث وعرف الذكور فجبر نقص الأنوثة بالتقديم وجبر نقص التأخير بالتعريف ، فإن التعريف تنزيه كأنه قال : ويهب لمن يشاء الفرسان الأعلام المذكورين الذين لا يخفون عليكم ، ثم لما ذكر الصنفين معاً ، قدم الذكور إعطاء لكل من الجنسين حقه من التقديم والتأخير ، والله أعلم بما أراد من ذلك .

والمقصود أن التسخط بالإناث من أخلاق الجاهلية ، الذين ذمهم الله سبحانه في قوله : ﴿ وَإِذَا بِشَرِ أَحِدُهُمُ بِالأَنْثِي ظُلُ وَجَهُهُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمٍ \* يَتُوارَى مَنَ القوم مِن سُوء مَا بِشَر به ، أيمسكه على هون أم يدسه في التراب ، ألا ساء

<sup>(</sup>١) الشورى : الآيتان (٤٩،٠٥) .

ما يحكمون \* ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ وإذا بشر أحدهم بما ضرب للرحمن مثلا ظل وجهه مسوداً وهو كظيم \* ﴾ (٣) ، ومن ههنا عبر بعض المعبرين لرجل قال له : رأيت كأن وجهى أسود ، فقال له : ألك امرأة حامل ؟ قال : نعم ، قال : تلد لك أنثى .

[ 17 ] وفي صحيح مسلم من حديث أنس بن مالك قال: قال رسول الله عَلَيْهِ : « من عال جاريتين حتى تبلغا – جاء يوم القيامة أنا وهو هكذا ، وضم اصبعيه »(٤).

[ ۱۷ ] وروى عبد الرزاق أخبرنا معمر عن الزهرى عن عروة بن الزبير عن عائشة قالت : جاءت امرأة ومعها ابنتان لها تسألنى ، فلم تجد عندى شيئاً غير تمرة واحدة ، فأعطيتها إياها ، فأخذتها فشقتها بين ابنتها ، ولم تأكل منها شيئاً ، ثم قامت فخرجت هى وابنتاها ، فدخل رسول الله عليه على تقيئة ذلك فحدثته حديثها ، فقال رسول الله عليه : « من ابتلى من هذه البنات بشيء فأحسن إليهن ، كن له ستراً من الناو ، ( رواه ابن المبارك عن معمر عن الزهرى عن عبد الله بن أبى بكر ابن حزم عن عروة وهو الصحيح ، والحديث في مسند أحمد ) .

[ ۱۸ ] وفيه أيضاً من حديث أيوب بن بشير الأنصارى عن أبي سعيد الخدرى رضى الله عنه ، قال : قال رسول الله عليه : « لا يكون لأحد ثلاث بنات أو ثلاث أخوات أو ابنتان أو أختان ، فيتقى الله فيهن ويحسن إليهن إلا دخل الجنة (٢).

[ ۱۹] ورواه الحميدى عن سفيان عن أبى صالح عن أيوب بن بشير عن سعيد الأعشى عن أبى سعيد عن النبى عَيْنِكَ : « من كان له ثلاث بنات أو ثلاث أخوات أو ابنتان أو أختان فأحسن صُحبتهن وصبر عليهن ، واتقى الله فيهن دخل الحنة ، (۲) .

<sup>(</sup>٢) النحل: الآيتان (٩،٥٨) . (٣) ألزخرف: الآية (١٧) .

<sup>(</sup>٤) مسلم في البر والصلة والآداب . باب : فضل الإحسان إلى البنات ، حديث (١٤٩) . والترمذى في البر والصلة بلفظ : « من عال جاريتين دخلت أنا وهو الجنة كهاتين وأشار بأصبعه ، . وقال : حسن غريب من هذا الوجه ١٠٤/٨ ، ١٠٥ .

<sup>(</sup>٥) الترمذي في البر والصلة . باب : ما جاء في النفقة على البنات وقال : صحيح ١٠٠٨ . أحمد في المسند ٢٦/٦ . ٨٨ ، ٣٣/٦ .

<sup>(</sup>٧) الترمذى في البر والصلة . باب: ما جاء في النفقة على البنات بدون: و وصبر عليهن ، وقال : =

[ • ٢ ] وقال محمد بن عبد الله الأنصارى عن ابن جريج ، حدثنى أبو الزبير عن عمر بن نبهان عن أبى هريرة ، أن رسول الله عَيَّلِيَّةٍ قال : « من كانت له ثلاث بنات فصبر على لأوائهن وعلى ضرابهن دخل الجنة » . وفى رواية ، فقال : يا رسول الله : وواحدة ؟ قال : يا رسول الله : وواحدة ؟ قال : وواحدة أله .

[ ۲۱ ] وقال البهقى: ثنا أحمد بن الحسين ، ثنا الأصم ، ثنا الحسن ابن مكرم ، ثنا عثان بن عمر ، أنبأ نهاس عن شداد بن عمار عن عوف بن مالك ، أن رسول الله عليه قال : « من كان له ثلاث بنات ينفق عليهن حتى يين (٩) أو يمتن ، كن له حجاباً من النار » .

[ ۲۲] وقال على بن المدينى ثنا يزيد بن زريع ، ثنا النهاس بن قهم ، ثنا شداد وأبو عمار ، عن عوف بن مالك الأشجعى قال : قال رسول الله عليه : « ما من عبد يكون له ثلاث بنات فينفق عليهن حتى يبن أو يمتن إلا كن له حجاباً من النار » فقالت امرأة : يا رسول الله وابنتان ؟ قال : وابنتان (۱۰) . قال : وقال أبو عمار عن عوف بن مالك قال : قال رسول الله عليه : « أنا وامرأة سفعاء الخدين كهاتين في الجنة »(۱۱) .

ا وروى فطر بن خليفة عن شرحبيل بن سعد عن ابن عباس قال : وروى فطر بن خليفة عن شرحبيل بن سعد عن ابن عباس قال : و ما من مسلم يكون له ابنتان فيحسن إليهما ما صحبهما

<sup>=</sup>حديث غريب ١٠٥/٨. وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني ، حديث (٥٨٢٠) .

<sup>(</sup>٨) عن أبى هريرة عن النبى ﷺ قال : • من كان له ثلاث بنات فصير على لأوائهن وضرائهن وصرائهن وسرائهن أدخله الله الجنة بفضل رحمته إياهن ، فقال رجل : أو ثنتان يا رسول الله قال : أو ثنتان ، فقال رجل : أو واحدة يا رسول الله قال : • أو واحدة ي . أحمد في المسند ٢/٣٣٥ .

ومعنى لأوائهن : شدتهن في التربية ؛ وما تحتاجه .

<sup>(</sup>٩) يبن: يصلب عودهن.

<sup>(</sup>١٠) عن عوف بن مالك أن رسول الله عَلَيْكُهُ قال : د ما من عبد مسلم يكون له ثلاث بعات فأنفق علين حتى بين أو يمتن إلا كن له حجابا من النار ، فقالت امرأة : يا رسول الله أو اثنتان ؟ قال : د أو الثنان ، أحمد فى المسند ٢٩/٦ . والهيشمى فى مجمع الزوائد وقال : رواه الطبرانى وفيه النهاس بن قهم وهو ضعيف ١٥٧/٨ .

<sup>(</sup>١١) أبو داود في الأدب. باب: في فضل من عال يتيما بلفظ: و أنا وامرأة سفعاء الخدين كهاتين الماتيم القيامة ..... حديث (١٤٩٥). وأحمد في المسند بنفس لفظ أبي داود وبلفظ: وأنا وامرأة سفعاء في -

وصحبتاه إلا أدخلتاه الجنة (١٢).

[ **٧٤** ] وقال عبد الرزاق: أنبأنا معمر عن ابن المنكدر أن النبي عليه السلام قال: « من كانت له ثلاث بنات أو أخوات ، فكفهن وآواهن وزوجهن دخل الجنة » ، قالوا: أو ابنتان ؟ قال: أو ابنتان ، حتى ظننا أنهم لو قالوا: أو واحدة (١٣) ، قال: أو واحدة ، هذا مرسل .

[ ٢٥] وقال عبد الله بن المبارك عن حرملة بن عمران قال : سمعت أبا غشانة قال : سمعت عقبة بن عامر الجهني يقول : سمعت رسول الله عليات يقول : همن كانت له ثلاث بنات فصبر عليهن ، فأطعمهن وسقاهن وكساهن من جدته ، كن له حجاباً من النار »(١٤) (رواه الإمام أحمد في مسنده).

وقد قال تعالى فى حق النساء : ﴿ فَإِنْ كُوهِمُوهُنْ فَعْسَى أَنْ تَكُوهُوا شَيئًا وَيَجْعَلُ اللهِ فَيهُ خَيْراً \* ﴾ ((()) وهكذا البنات أيضاً قد يكون للعبد فيهن خير فى الدنيا والآخرة ، ويكفى فى قبح كراهتهن أن يكره ما رضيه الله وأعطاه عبده ، وقال صالح بن أحمد : كان أحمد إذا ولد له ابنة يقول : الأنبياء كانوا آباء بنات ، ويقول : قد جاء فى البنات ما قد علمت ، وقال يعقوب بن بختان : ولد لى سبع بنات ، فكنت كلما ولد لى ابنة دخلت على أحمد بن حنبل ، فيقول لى : يا أبا يوسف الأنبياء آباء بنات ، فكان يذهب قوله همى ((١٦)).

<sup>=</sup> الجنة كهاتين، ٢٩/٦. وانظر: ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني ، حديث (١٤١٧).

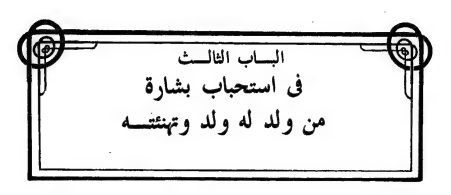
<sup>(</sup>١٢) أحمد فى المسند ٢٣٥/١ ، ٢٣٦ . والحاكم فى المستدرك وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه ١٧٨/٤ . وابن حبان فى صحيحه ، حديث ٢٩٣٤ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٢٢٠) .

<sup>(</sup>١٣) عن محمد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : ( من كنّ له ثلاث بنات يؤويهن ويوجمهن ويكفلهن وجبت له الجنة البتة ، . قال : قبل يا رسول الله : فإن كانت اثنتين قال : ( وإن كانت اثنتين عال : ( وإن كانت اثنتين ) . قال : فرأى بعض القوم أن لو قالوا له واحدة لقال : واحدة . أحمد في المسند ٣٠٣/٣ .

<sup>(</sup>١٤) ابن ماجه فى الأدب . باب : بر الوالد والإحسان إلى البنات ، حديث ٣٦٦٩ . وأحمد فى المسند //١٥٤/

<sup>(</sup>١٥) النساء: آية (١٩).

 <sup>(</sup>١٦) قدرة الله عوضت البنات عن عجزهن وضعفهن واختلافهن عن البنين في الدنيا بقوة في الآخرة وقدرة على أن يكون لهن حجب آبائهن عن النار فسبحان الكبير المتعال .



قال الله تعالى فى قصة إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَلَقَدَ جَاءَتَ رَسَلُنَا إِبْرَاهِيمُ الْبُشْرَى قَالُوا سَلَاماً ، قال سلام ، فما لبث أن جاء بعجل حنيذ \* فلما رأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة ، قالوا لا تخف إنا أرسلنا إلى قوم لوط \* وامرأته قائمة فضحكت فبشرناها بإسحق ومن وراء إسحق يعقوب \* — إلى قوله — ... يجادلنا فى قوم لوط \* إن إبراهيم ... ﴾ (أ) .

وقال تعالى فى سورة الصافات: ﴿ فبشرناه بغلام حليم \* ﴾ (٢). وقال فى الذاريات: ﴿ وبشروه بغلام عليم ﴾ (٢). وقال فى سورة الحجر: ﴿ وبشهم عن ضيف إبراهيم \* إذ دخلوا عليه فقالوا سلاماً قال إنا منكم وجلون \* قالوا لا توجل إنا نبشرك بغلام عليم \* – إلى قوله – ... فلا تكن من القانطين \* قال ومن يقنط من رحمة ربه إلا الضالون ﴾ (٤). وقال تعالى : ﴿ يَا زَكُرِيا إِنَا نَبْشُرَكُ بَعْلام اسمه يَحِي لم نجعل له من قبل سميا ﴾ (٥). وقال : ﴿ فنادته الملائكة وهو قائم يصلى فى الحراب أن الله يبشرك ببحيى ﴾ (١) ولما كانت البشارة تسر العبد وتفرحه ، استحب للمسلم أن يبادر إلى مسرة أخيه وإعلامه بما يفرحه .

و لما ولد النبي عليه السلام بشرت به ثويبة أبا لهب وكان مولاها ، وقالت : قد ولد الليلة لعبد الله ابن ، فأعتقها أبو لهب سروراً به ، فلم يضيع الله ذلك له ،

 <sup>(</sup>١) هود : الأيات (٦٩ – ٧٥) .

<sup>(</sup>٢) الصافات: آية (١٠١) .

<sup>(</sup>٣) الذاريات : آية (٢٨) .

<sup>(</sup>٤) الحجر: الآيات (٥١ - ٥٦).

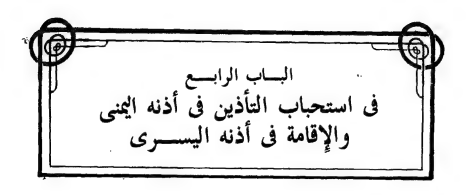
<sup>(</sup>٥) مريم: آية (٧) .

<sup>(</sup>٦) آل عمران : آية (٣٩) .

وسقاه بعد موته فى النقرة(Y) التى فى أصل إبهامه ، فإن فاتته البشارة استحب له تهنئته ، والفرق بينهما أن البشارة إعلام له بما يسره ، والتهنئة دعاء له بالخير فيه بعد أن علم به .

ولهذا لما أنزل الله توبة كعب بن مالك وصاحبيه ذهب إليه البشير ، فبشره ، فلما دخل المسجد جاء الناس فهنئوه ، وكانت الجاهلية يقولون في تهنئهم بالنكاح ، بالرفاء والبنين ، والرفاء الالتحام والإتفاق ، أى تزوجت زواجاً يحصل به الاتفاق والالتحام بينكما ، والبنون فيهنئون سلفاً وتعجيلا ، ولا ينبغي للرجل يهنيء بالابن ولا يهنيء بالبنت ، بل يهنيء بهما أو يترك التهنئة بهما ليتخلص من سيئة الجاهلية ، فإن كثيراً منهم كانوا يهنئون بالابن وبوفاة البنت دون ولادتها . وقال أبو بكر ابن المنذر في الأوسط ، روينا عن الحسن البصرى : أن رجلا جاء إليه ، وعنده رجل قد ولد له غلام ، فقال له : يهنئك الفارس ، فقال له الحسن : ما يدريك فارس هو أم حمار ، قال : فكيف نقول ؟ قال : قل بورك في الموهوب ، شكرت الواهب ، وبلغ أشده ورزقت بره ، والله أعلم .

<sup>(</sup>٧) النقر ، والنقرة بضم النون ، والنقير : النكتة فى النواة ، كأن ذلك الموضع نقر منها ، وفى التنزيل العزيز : ﴿ فَإِذَا لا يُؤتون الناس نقيراً ﴾ ( النساء : ٥٣ ) لسان العرب . ذكر البخارى فى صحيحه : أبا لهب فى كتاب النكاح ، باب وأمهاتكم .. الخ فلما مات أبو لهب أربه بعض أهله شرحيبة ( سوء الحال ) قال له : ماذا لقيت ؟ قال أبو لهب : لم ألق بعدكم خيراً ، غير أنى سقيت فى هذه بعناقتى ثويبة ٢٤٣/٣ . وفى رواية : أشار إلى النقرة التى بين الابهام والتى تليها من الأصابع . وقال الحافظ : النقرة التى تحت إبهامه ، وفى أخرى : وأشار إلى النقرة التى بين الابهام والتى تليها من الأصابع . وقال الحافظ : وفى ذلك إشارة إلى حقارة ما سقى من الماء . وذكر السهيلى : أن العباس قال لما مات أبو لهب أربه فى منامى بعد حول فى شرحال ، فقال : ما لقيت بعدكم راحة إلا أن العذاب يخفف عنى كل يوم اثنين، وهو يوم ولد فيه النبى ما



#### ففي هذا الباب أحاديث:

[ ٢٦ ] أحدها : ما رواه أبو عبد الله الحاكم ، ثنا أبو جعفر محمد بن رحيم ، ثنا أحمد بن حازم بن أبي غروة ، ثنا عبد الله بن موسى أنا سفيان بن سعيد عن عاصم ابن عبد الله أنا عبيد الله بن أبى رافع عن أبى رافع ، قال : رأيت رسول الله عليله « أذن فى أذن الحسن بن على حين ولدته فاطمة » (١) ( رواه أبو داود والترمذى وقالا : حديث صحيح ) .

[ ۲۷ ] الثانى : ما رواه البهقى فى الشعب من حديث الحسن بن على عن النبى عَلَيْكُ قال : « من ولد له مولود فأذن فى أذنه اليمنى وأقام فى أذنه اليسرى ، رفعت عنه أم الصبيان »(۲) .

[ ۲۸ ] الثالث : ما رواه أيضاً من حديث أبي سعيد عن ابن عباس أن النبي

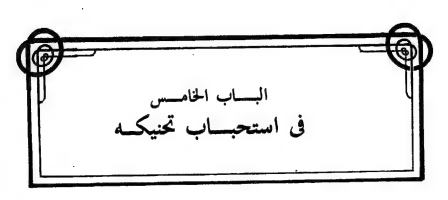
<sup>(</sup>١) عن أبى رافع عن أبيه قال : ١ وأيت رسول الله عَيِّكَ أَذَن في أذن الحسن بن على حين ولدته فاطمة بالصلاة ٤ . أبو داود في الأدب . باب : في الصبى يولد فيؤذن في أذنه ، حديث (٥١٠٥) ، والترمذي في الأضاحي . باب : الأذان في أذن المولود . وقال : حسن صحيح ٣١٤/٦ ، ٣١٥ . والحاكم في المستدرك بدون لفظ ٩ بالصلاة ٤ وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه ٣٧٩/٣ .

 <sup>(</sup>۲) مجمع الزوائد للهيشمى بلفظ: ٤ لم تضره أم الصبيان ، وقال: رواه أبو يعلى وفيه مروان بن سالم الغفارى وهو متروك ٥٩/٢ . وانظر: ضعيف الجامع حيث قال: موضوع ، حديث ٥٨٩٣ .
 وأم الصبيان: الجن .

عَلِيْكَ ، أذن في أذن الحسن بن على يوم ولد وأقام في أذنه اليسرى » قال : وفي السنادهما ضعف .

وسر التأذين ، والله أعلم : أن يكون أول ما يقرع سمع الإنسان كلماته المتضمنة لكبرياء الرب وعظمته والشهادة التي أول ما يدخل بها في الإسلام ، فكان ذلك كالتلقين له شعار الإسلام عند دخوله إلى الدنيا ، كما يلقن كلمة التوحيد عند خروجه منها ، وغير مستنكر وصول أثر التأذين إلى قلبه وتأثره به وإن لم يشعر مع ما في ذلك من فائدة أخرى ، وهي هروب الشيطان من كلمات الآذان ، وهو كان يرصده حتى يولد ، فيقارنه للمحنة التي قدرها الله وشاءها ، فيسمع شيطانه ما يضعفه ويغيظه أول أوقات تعلقه به .

وفيه معنى آخر وهو أن تكون دعوته إلى الله وإلى دينه الإسلام وإلى عبادته سابقة على تغيير سابقة على تغيير الشيطان لها ، ونقله عنها ولغير ذلك من الحكم .



[ ۲۹ ] فى الصحيحين من حديث أبى بردة عن أبى موسى قال : ولد لى غلام فأتيت به النبى عليه السلام ، فسماه إبراهيم ، وحنكه بتمرة ، زاد البخارى : ودعا له بالبركة ودفعه إلى ، وكان أكبر ولد أبى موسى(١)

[ ٣٠] وفى الصحيحين من حديث أنس بن مالك قال: كان ابن لأبي طلحة يشتكى ، فخرج أبو طلحة ، فقبض الصبى فلما رجع أبو طلحة ، قال: ما فعل الصبى ؟ قالت أم سليم: هو أسكن ما كان ، فقربت إليه العشاء ، فتعشى ثم أصاب منها ، فلما فرغ ، قالت : وارو الصبى ، فلما أصبح أبو طلحة أتى رسول الله عليه فأخبره . فقال : ( أعرستم الليلة ؟ » قال : نعم ، قال : اللهم بارك لهما ، فولدت غلاماً ، فقال لى أبو طلحة : احمله ، حتى تأتى به النبى وبعث به بتمرات ، فأخذه النبى عليه السلام ، فقال : أمعه شيء ؟ قالوا : نعم ، تمرات ، فأخذها النبى عليه السلام ، فمضغها ثم أخذها من فيه ، فجعلها فى في الصبى ، ثم حنكه وسماه عليه السلام ، فمضغها ثم أخذها من فيه ، فجعلها فى في الصبى ، ثم حنكه وسماه عبد الله(٢) .

[ ٣١] ورومى أبو أسامة عن هشام بن عروة عن أسماء ، أنها حملت بعبد الله ابن الزبير بمكة ، قال : قالت : فخرجت وأنا متم ، فأتيت المدينة ، فنزلت بقباء ، فولدته بقباء ، ثم أتيت رسول الله عَلَيْكُ ، فوضعته في حجره ، فدعا بتمرة ،

 <sup>(</sup>١) البخارى فى العقيقة : باب : تسمية المولود غداة يولد لمن لم يُعُقّ وتحنيكه ٣٠٣/٣ . وفى الأدب :
 باب : من سمى بأسماء الأنبياء ... ٤٠/٤ . ومسلم فى الآداب . باب : استحباب تحنيك المولود عند ولادته وحمله الى صالح يحنكه.. حديث (٢٤) .

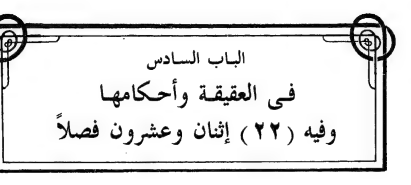
 <sup>(</sup>۲) البخارى فى العقيقة . باب : تسمية المولود غداة يولد ... ٣٠٤/٣ . ومسلم فى الآداب . باب : استخباب تحنيك المولود عند ولادته ... حديث (٢٣) . وأعرستم الليلة : كناية غن الجماع . ومعنى قبض : مات .

فمضغها ، ثم تفل فى فيه : فكان أول شىء دخل جوفه ريق رسول الله عَلَيْهُ ، قالت : ثم حنكه بالتمرة ، ثم دعا له وبرك عليه ، وكان أول مولود ولد فى الإسلام للمهاجرين فى المدينة بالمدينة ، قالت : ففرحوا به فرحاً شديداً ، وذلك أنهم قيل لهم إن اليهود قد سحرتكم ، فلا يولد لكم (٣) .

وقال الخلال: أخبرنى محمد بن على ، قال: سمعت أم ولد أحمد بن حنبل: تقول: لما أخذنى الطلق كان مولاى نائماً ، فقلت له: يا مولاى هو ذا أموت ا فقال: يفرج الله ، حتى ولدت سعيدا ، فلما ولدته قال: هاتوا ذلك التمر ، لتمر كان عندنا من تمر مكة ، فقال لأم على: امضغى هذا التمر وحنكيه ، ففعلت ، والله أعلم .



(٣) البخارى في العقيقة . باب : تسمية المولود غداة يولد لمن لم يَمُق وتحنيكه بدون و للمهاجرين في المدينة بالمدينة ع . ٣٠٣/٣ ، ٣٠٤ . وفي مناقب الأنصار . باب : هجرة النبي وأصحابه إلى المدينة بدون وللمهاجرين في المدينة بالمدينة ع قالت : ففرحوا به فرحاً شديداً وذلك أنهم قيل لهم إن اليهود قد سحرتكم ، فلا يولد لكم ... ٣٣٤/٢ . وفي مسلم بدون هذه الزيادة في الآداب . باب : استحباب تحنيك المولود عند ولادته ... حديث (٢٦) .



- ١ الفصل الأول : في بيان مشروعيتها .
- ٢ الفصل الثاني : في ذكر حجة من ذكرها .
  - ٣ الفصل الثالث: في أدلة الاستحباب.
- ٤ الفصل الرابع: في الجواب عما احتجوا به.
- ه الفصل الخامس: في اشتقاق اسمها ومن أي شيء أخذ .
- ٦ الفصل السادس: مل تكره تسميتها «عقيقة» أم لا .
- ٧ الفصل السابع: في ذكر الخلاف في وجوبها واستحبابها وحجج الفريقين.
  - ٨ الفصل الثامن: في الوقت الذي يستحب فيه العقيقة.
    - ٩ الفصل التاسع: في أنها أفضل من الصدقة.
    - ١٠ الفصل العاشر : في تفاضل الذكر والأنثى فيها .
- ١١ الفصل الحادى عشر : في ذكر الغرض من العقيقة وحكمها وفوائدها وإحياء سنة رسول الله عليه .
  - ١٢ الفصل الثاني عشر: في أن طبخ لحمها أفضل من التصدق به نيئاً .
    - ١٣ الفصل الثالث عشر: في كراهة كسر عظامها.
      - ١٤ الفصل الرابع عشر : في السن المجزى فيها .
- ٥١ الفصلُ الخامس عشر: في أنه لا يجزى عن الرأس إلا الرأس ولا يصح اشتراك السبعة فيها في البدنة والبقرة.

- ١٦ الفصل السادس عشر: هل يجزى العقيقة بغير الغنم من الإبل والبقر؟
   ١٧ الفصل السابع عشر: في بيان مصرفها وما يتصدق به منها ويهديه واستحباب الهدية منها للقابلة.
- ١٨ الفصل الثامن عشر: في حكم اجتماع العقيقة والأضحية وهل يجزى أحدهما
   عن الآخر أم لا .
- ١٩ الفصل التاسع عشر : في حكم من لم يعق عنه أبواه هل يعق عن نفسه إذا
   بلغ .
- ٢٠ الفصل العشرون : في حكم جلدها وسواقطها هل يجوز بيعه ، أم حكمه
   حكم الأضحية .
  - ٢١ الفصل الحادى والعشرون : فيما يقال عند ذبح العقيقة .
- ۲۲ الفصل الثانى والعشرون: فى حكمة اختصاصها باليوم السابع، والرابع
   عشر، والحادى والعشرين.



# الفصـــل الأول في بيان مشروعيتهــــا

قال مالك: هذا الأمر الذى لا خلاف فيه عندنا ، وقال يحيى بن سعيد الأنصارى: « أدركت الناس وما يدعون العقيقة (١) عن الغلام والجارية . قال ابن المنذر: وذلك أمر معمول به بالحجاز قديماً وحديثاً تستعمله العلماء ، وذكر مالك: أنه الأمر الذى لا اختلاف فيه عندهم ، قال : وممن كان يرى العقيقة عبد الله بن مسعود وعبد الله بن عمر وعائشة أم المؤمنين ، وروينا عن فاطمة ذلك بنت رسول الله علية .

وعن بريدة الأسلمي والقاسم بن محمد وعروة بن الزبير وعطاء بن أبي رباح والزهرى وأبي الزناد ، وبه قال مالك وأهل المدينة والشافعي وأصحابه وأحمد وإسحق وأبو ثور وجماعة كثير عددهم من أهل العلم ، متبعين في ذلك سنة رسول الله عليه لهم ، وإذا ثبتت السنة وجب القول بها ، ولم يضرها من عدل عنها ، قال : وأنكر أصحاب الرأى أن تكون العقيقة سنة ، وخالفوا في ذلك الأخبار الثابتة عن رسول الله عليه وعن أصحابه وعمن روى عنه ذلك من التابعين ، انتهى .

# الفصل الثانى فى ذكر حجج من كرهها

[ ٣٢ ] قالوا : روى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده أن رسول الله عَلَيْكُ سئل عن العقيقة ، فقال : لا أحب العقيقة (٢) ، قالوا : ولأنها من فعل أهل الكتاب .

ر ٣٣ ] كما قال النبي عَلَيْنَةِ : « إن اليهود تعق عن الغلام ولا تعق عن

<sup>(</sup>١) سميت الشاة التي تذبح عقيقة من العق والقطع لأن أصل العق الشق .

<sup>(</sup>٢) أبو داود في الأضاحي . باب : في العقيقة ، حديث (٢٨٤٢) والنسائي في العقيقة . باب : أخبرنا أحمد بن سليمان ١٦٢/٧ ، ١٦٣ . وهما بلفظ : « لا يحب الله العقوق » . ومالك في الموطأ في العقيقة . باب : ما جاء في العقيقة ، حديث (١) . وأحمد في المسند ١٩٤/٧ ، ٣٦٩/٥ ، ٤٣٠ ، وهم بلفظ : « لا أحب العقوق » ، وأحمد في المسند ١٨٣/٧ بلفظ : « إن الله لا يحب العقوق » . ورواية مالك وبعض روايات أحمد عن رجل من بني ضمرة .

الجارية » ( ذكره البيهقى ) ، قالوا : وهى من الذبائح التى كانت الجاهلية تفعلها ، فأبطلها الإسلام كالعتيرة والفرع(٣). ،

[ ٣٤] قالوا: وقد روى الإمام أحمد من حديث أبى رافع رضى الله عنه ، أن الحسن بن على ، أرادت أمه فاطمة أن تعق عنه بكبشين ، فقال رسول الله عليه الله عنه ولا تعقى ولكن احلقى رأسه فتصدق بوزنه من الورق في سبيل الله » ثم ولد حسين بعد ذلك فصنعت مثل ذلك <sup>(3)</sup>.

# الفصـل الثالث في أدلـة الاستحبـاب

فأما أهل الحديث قاطبة وفقهاؤهم وجمهور أهل السنة ، فقالوا : هي من سنة رسول الله عَلَيْسَةُ واحتجوا على ذلك مما روى البخارى في صحيحه : عن سلمان ابن عمار الضبي ،

[ ٣٥ ] قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : « مع الغلام عقيقة فأهريقوا عنه دماً وأميطوا عنه الأذى »(°).

[ ٣٦ ] وعن سمرة قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : « كُلّ غلام رهينة بعقيقته تذبح عنه يوم سابعه ويسمى فيه ويحلق رأسه »(١) ( رواه أهل السنن كلهم، وقال الترمذى : حديث حسن صحيح ) .

<sup>(</sup>٣) العتيرة : ذيبحة كانوا يذبحونها لآلهتهم في الجاهلية والجمع عتائر . والفَرَعُ : أول نتاج الإبل والعنم ، وكانوا في الجاهلية يذبحونه لآلهتهم تقربا والجمع فُرع وفِرَاع . وقد نهى الإسلام عن ذلك ، بقوله عَلَيْكَ : ١ لا فَرْع ولا عتيرة ١ . آخرجه البهقي والهيئمي في مجمع الزوائد وقال : رواه البزار من رواية أبي حفص الشاعر عن أبيه ولم أجد من ترجمهما ( ٥٨/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) أحمد في المسند ٣٩٢/٦ . والهيثميي في مجمع الزوائد ٧/٤ .

 <sup>(</sup>٥) البخارى في العقيقة : باب إماطة الأذى عن الصبى في العقيقة ٣٠٤/٣ . وأبو داود في الأضاحي .
 باب : العقيقة حديث (٢٨٣٩) . والترمذى في الأضحية . باب : الأذان في أذن المولود . وقال : حسن صحيح ١٦٤/٠ . ٣١٥/٦ . والنسائي في العقيقة . باب : العقيقة عن الغلام ١٦٤/٧ .

<sup>(</sup>٦) أبو داود فى الأضاحى . باب : فى العقيقة ، حديث (٢٨٣٨،٢٨٣٧) . والترمذى فى الأضحية . باب : من العقيقة بلفظ : د الغلام مرتهن بعقيقته يذبح عنه يوم السابع ويُسمَّى ويحلق رأسه ، ٢١٩/٦ . والنسائى فى العقيقة ، باب : متى يعق ١٦٦/٧ . وابن ماجه فى الذبائح . باب : العقيقة ، حديث (٣١٦٤) . كا رواه أحمد بن حبل فى مواضع متعددة .

[ ٣٧ ] وعن عائشة قالت : قال رسول الله عَلَيْكَ : « عن الغلام شاتان متكافئتان وعن الجارية شاة » ( ) ( رواه الإمام أحمد والترمذى ، وقال : حديث حسن صحيح ) . وفي لفظ :

[ ٣٨ ] « أمرنا رسول الله عَلَيْكَ أَن نعق عن الجارية شاة وعن الغلام شاتين » (^) ( رواه الإمام أحمد في مسنده ) .

[ ٣٩ ] وعن أم كرز الكعبية أنها سألت رسول الله عَيْمِ عن العقيقة . فقال : « عن الغلام شاتان وعن الأنثى واحدة ولا يضركم ذكرانا كن أو إناثا ، (٩) ( رواه الإمام أحمد والترمذي وقال : هذا حديث حسن صحيح ) .

[ • ٤ ] وقال الضحاك بن مخلد: أنبأنا أبو حفص سالم بن سهم عن أبيه عن عبد الرحمن الأعرج عن أبي هريرة أن النبي عَيْنَكِ قال: ( إن اليهود تعق عن الغلام ولا تعق عن الجارية ، فعقوا عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة ، (١٠) ( ذكره البهقي ) .

ر الله على الله على الله على الله على الله على الحسن والحسين والحسين والحسين كبشين كبشين كبشين كبشين .

[ ٤٢] وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده ( أن رسول الله عَيَّالِكُمُ أمر بتسمية المولود يوم سابعه ووضع الأذى عنه والعق (١٢). قال الترمذى: هذا حديث حسن غريب.

[ ٤٣ ] وعن بريدة الأسلمي قال : كنا في الجاهلية إذا ولد لأحدنا غلام ذبح

 <sup>(</sup>٧) الترمذي في الأضحية . باب : ما جاء في العقيقة . وقال : حسن صحيح ٣١٣/٦ ، ٣١٤ . وأحمد
 في المسند ٣١/٦ . وهما بلفظ : و مكافئتان ۽ .

<sup>(</sup>٨) ابن ماجه في الذبائح . باب : العقيقة ، حديث (٣١٦٣) ، وأحمد في المسند ١٥٨/٦ ، ٢٥١ .

<sup>(</sup>٩) الترمذي في الأضحية . باب : الأذان في أذن المولود . وقال : حسن صحيح ٣١٦/٦ . وأحمد في المستد ٣٨٦/٦ . ٢٢٤ .

<sup>(</sup>۱۰) عن أبى هريرة أن النبى عَلِيَا قال : ( إن اليبود تعلى عن الفلام كبشاً ولا تعلى عن الجارية – أو تذبح – فعقوا أو اذبحوا عن الفلام كبشين وعن الجارية كبشاً ) . الهيشمى فى مجمع الزوائد وقال : رواه البزار من رواية أبى حفص الشاعر عن أبيه ولم أجد من ترجمهما ٥٨/٤ .

<sup>(</sup>١١) أبو داود في الأضاحي . باب : في العقيقة ، حديث (٢٨٤١) . والنسائي في العقيقة . باب : كم يعتى عن الجارية بلفظ : ( بكبشين كبشين ؟ . ١٦٦/٧ .

<sup>(</sup>۱۲) الترمذى فى الأدب . باب : ما جاء فى تعجيل اسم المولود وقال : حسن غريب ٢٧٣/١٠ ، ٢٧٤

شاة ولطخ رأسه بدمها ، فلما جاء الله بالإسلام ، كنا نذبح شاة ونحلق رأسه ونلْطَخُه بزعفران(١٣) ( رواه أبو داود ) .

[62] وعن الحسن بن سمرة أن النبي عَلَيْكُم قال في العقيقة : ( كل غلام رهينة بعقيقته ، تذبح عنه يوم سابعه ويحلق ويُدَمَّى »(١٥) قال أبو داود : فكان قتادة إذا سئل عن الذم . كيف يصنع به ، قال : إذا ذبحت العقيقة ، أخذت منها صوفة فاستقبلت به أوداجها . ثم توضع على يافوخ الصبي حتى يسيل على رأسه مثل الخيط ، ثم يغسل رأسه بعد و يحلق ، قال أبو داود : وهذا وهم من همام بن يحيى ، يعنى ويدمى .

[ ٢٤] ثم ساقه من طرق أخرى ، قال : كل غلام رهينة بعقيقته ، تذبح عنه يوم سابعه ويحلق رأسه ويسمى (٢٦) . قال أبو داود : ويسمى أصح ، وأخرجه الترمذى والنسائى وابن ماجه ، وقال الترمذى : حديث حسن صحيح ، وهذا الحديث قد سمعه الحسن عن سمرة ، فذكره البخارى فى صحيحه عن حبيب ابن الشهيد ، قال : قال لى ابن سيرين : سئل الحسن ممن سمع حديث العقيقة ؟ فسألته فقال : من سمرة بن جندب .

وقد ذكر البيهقي عن سلمان بن شرحبيل ، حدثنا يحيى بن حمزة ، قال : قلت لعطاء الخراساني ، ما مرتبن بعقيقته ؟ قال : يحرم شفاعة ولده . وقال إسحاق ابن هاني : سألت أبا عبد الله عن حديث النبي عَلَيْتُهُ : « الغلام مرتبن بعقيقته » ما معناه ؟ قال : نعم ، سنة النبي عَلَيْتُهُ أن يعق عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة ، فإذا لم يعق عنه فهو محتبس بعقيقته ، حتى يعق عنه ، وقال الأثرم : قال أبو عبد الله :

<sup>(</sup>١٣) أبو داود في الأضاحي . باب : في العقيقة ، حديث (٢٨٤٣) .

<sup>(</sup>١٤) أبو داود في الأضاحي . باب: في العقيقة ، حديث (٢٨٣٧ . والجزور : الإبل .

<sup>(</sup>١٥) أُخْرِجه أبو داود . باب : العقيقة (٢٨٣٣) وأحمد فى مسئده (١٧/٥ ، ١٨ ، ٢٢) . والودجان : عرقان فى العنق .

<sup>(</sup>١٦) رواه أبو اداود . باب : العقيقة (٢٨٣٨) والنسائي : باب متى يعق ( ١٦٦/٧ ) والدارمي ( ٨١/٢ )

ما فى هذه الأحاديث أوكد من هذا ، يعنى فى العقيقة ، كل غلام مرتهن بعقيقته. ، وقال يعقوب بن بختان : سئل أبو عبد الله عن العقيقة ، فقال : ما أعلم فيه شيئاً أشد من هذا الحديث : « الغلام مرتهن بعقيقته » .

[ ٧٤ ] وقال أحمد بن حنبل: قال أبو عبد الله: ولا أحب لمن أمكنه وقدر أن لا يعق عن ولده ولا يدعه لأن النبي عَلِيلِهِ قال: « الغلام مرتهن بعقيقته » ، وهو أشد ما روى فيه ، وإنما كره النبي عَلِيلِهُ من ذلك الاسم ، وأما الذبح ، فالنبي عَلِيلِهُ قد فعل ذلك ، وقال أحمد بن القاسم: قيل لأبي عبد الله: العقيقة واجبة هي ؟ فقال: أما واجبة فلا أدرى ، لا أقول واجبة ، ثم قال: أشد شيء فيه أن الرجل مرتهن بعقيقته ، وقد قال أحمد في موضع آخر: مرتهن عن الشفاعة لوالديه .

وأما قوله: ويدمى ، فقد اختلف فى هذه اللفظة ، فرواها همام عن يحيى عن قتادة ، فقال : ويدمى ، وفسرها قتادة بما تقدم حكايته ، وخالفه فى ذلك أكثر أهل العلم وقالوا : هذا من فعل الجاهلية ، وكره الزهرى ومالك والشافعى وأحمد وإسحق ، وقال أحمد : يكره أن يدمى رأس الصبى ، هذا من فعل الجاهلية ، وقال عبد الله بن أحمد : سألت أبى عن العقيقة ، أيذبح ويدمى رأس الصبى أو الجازية ؟ فقال : لا يدمى ، وقال الخلال : أخبرنى العباس بن أحمد ، أن أبا عبد الله سئل عن تلطيخ رأس الصبى بالدم ، فقال : لا أحبه إنه من فعل الجاهلية ، قيل له : فإن هماما كان يقول : يسميه ولا أحب قول همام فى هذا .

وأخبرنا أحمد بن هشام الأنطاكي قال: قال أحمد: اختلف همام وسعيد في العقيقة ، قال أحدهما: يدمي ، وقال الآخر: يسمى ، وعن أحمد رواية أخرى أن التدمية سنة ، قال الخلال: أخبرني عصمة بن عصام ، قال: ثنا حنبل قال: سمعت أبا عبد الله في الصبي يدمي رأسه ، قال: هذه سنة ومذهبه الذي رواه عنه كافة أصحابه الكراهية ، قال الخلال: وأخبرني عصمة بن عصام في موضع آخر ثنا حبل ، قال: سمعت أبا عبد الله يقول: يحلق رأس الصبي ، وأخبرني محمد بن على ثنا صالح وأنا أحمد بن محمد بن حازم ثنا إسحق كلهم يذكرون عن أبي عبد الله ، قال: الدم مكروه ، لم يرد إلا في حديث سمرة ، أخبرني محمد بن الحسين أن الفضل عدثهم أنه قال لأبي عبد الله: فيحلق رأسه ؟ قال: نعم! قلت: فيدمي ، قال:

فقال : أما همام . فيقول : ويدمى ، وأما سعيد فيقول : ويسمى ، وقال : في رواية الأثرم : قال ابن أبي عروبة يسمى ، وقال همام : ويدمى ، وما أراه إلا خطأ .

[ ٤٨ ] وقد قال أبو عبد الله بن ماجه في سننه: ثنا يعقوب بن حميد ابن كاسب ثنا عبد الله بن وهب ثنا عمرو بن الحارث عن أيوب بن موسى ، أنه حدثه عن يزيد بن عبد المزنى ، أن النبى عَلَيْكُم قال : « يُعَقَّى عن الغلام ولا يُمس رأسه بدم » (١٧) ، وقد تقدم حديث بريدة : « كنا في الجاهلية ، إذا ولد لأحدنا غلام ، ذبح شاة ولطخ رأسه بدمها ، فلما جاء الإسلام كنا نذبح شاة ونحلق رأسه ونطخه بزعفران » (١٨) .

[ **49** ] وقد روى البهقى وغيره من حديث ابن جريج عن يحيى بن سعيد عن عمرة عن عائشة قالت : كان أهل الجاهلية يجعلون قطنة فى دم العقيقة و يجعلونه على رأس الصبى ، فأمر النبى عَلَيْكُم أن يجعل مكان الدم خلوقا(١٩) .

[ • • ] قال ابن المنذر: ثبت أن النبى عَلَيْكُ قال: « أهريقوا عليه دماً وأميطوا عنه الأذى » (٢٠) ، والدم أذى فإذا كان النبى عَلَيْكُ قد أمرنا بإماطة الأذى عنه والدم أذى وهو من أكبر الأذى ، فغير جائز أن ينجس رأس الصبى بالدم .

## الفصــل الرابــع في الجواب عن حجج من كرههــا

قال الإمام أحمد في رواية حنبل: وقد حكى عن بعض من كرهها أنها من أمر الجاهلية ، قال : هذا لقلة علمهم وعدم معرفتهم بالأخبار ،

[ **١٥** ] والنبى عَلَيْتُ قد عق عن الحسن والحسين ، وفعله أصحابه ، وجعلها هؤلاء من أمر الجاهلية ، والعقيقة سنة عن رسول الله عَلِيْتُ وقد قال : « الغلام مرتهن بعقيقته »(٢١) ، وهو إسناد جيد يرويه أبو هريرة عن النبي عَلِيْتُ وقال في

<sup>(</sup>١٧) ابن ماجه في الذبائح . باب : العقيقة ، حديث (٣١٦٦) .

<sup>(</sup>۱۸) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>١٩) الهيثمى في مجمع الزوائد . وقال : رواه أبو يعلى والبزار باختصار ورجاله رجال الصحيح خلا شيخ أبي يعلى إسحاق فإني لم أعرفه ٥٠/٤ . ٥٥ .

<sup>(</sup>۲۰) سبق تخریجه . (۲۱) سبق تخریجه .

رواية الأثرم: في العقيقة أحاديث عن النبي عَيَّلِيَّةٍ مسندة عن أصحابه وأتباعه، وقال هؤلاء: هي من أعمال الجاهلية، وتبسم كالمعجب.

وقال الميمونى قلت: لأبى عبد الله: يثبت عن النبى عَلَيْكُ في العقيقة شيء ، فقال: إى والله غير حديث عن النبى عَلَيْكُ « عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة » (۲۲) ، قلت له: فتلك الأحاديث التي تعترض فيها ، فقال: ليست بشيء لا يعبأ بها ، وأما أحاديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده ، أن رسول الله عَلَيْكُ قال:

[ ٧٥] « لا أحب العقوق » ، فسياقر الحديث من أدلة الاستحباب ، فإنه لفظه هكذا ، سئل رسول الله عَلَيْ عن العقيقة ، فقال : « لا أحب العقوق » ، وكأنه كره الاسم فقالوا : يا رسول الله إنما نسألك عن أحدنا يولد له ولد ، فقال : « من أحب منكم أن ينسك عن ولده ، فليفعل عن الغلام شاتان مكافئتان وعن الجارية شاة » (٢٣) ، وأما أحاديث رافع فلا يصح ، وقد قال الإمام أحمد في هذه الأحاديث : في هذه الأحاديث المعارضة لأحاديث العقيقة ليست بشيء لا يعباً بها وقد استفاضت الأحاديث بأن النبي عَلَيْ عق عن الحسن والحسين ،

و الله عَلَيْكُ عَلَى الله عَلَيْكُ عَلَى الله عَلَيْكُ عَلَى عَلَى الله عَلَيْكُ عَلَى عَلَى الله عَلَيْكُ عَق عن الحسن والحسين كبشاً كبشاً ( ذكره أبو داود ) .

وذكر يحيى بن سعيد عن عمرة عن عائشة قالت : « عق رسول الله على الحسن والحسين يوم السابع » (٢٦) ، ولو صح قوله لا تعقى عنه ، لم يدل ذلك على كراهية العقيقة ، لأنه عليه السلام أحب أن يتحمل عنها العقيقة ، فقال

<sup>(</sup>۲۲) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>۲۳) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٢٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٢٥) الهيثمي في مجمع الزوائد وقال : رواه أبو يعل والبزار باختصار ورجاله ثقات ٤٧/٤ .

<sup>(</sup>٢٦) الهيشمى فى مجمع الزوائد وقال : رواه أبو يعلى والبزار باختصار ورجاله رجال الصحيح خلا شيخ أبى يعلى فإنى لم أعرف ٤//٥، ٥٨ .

لها: لا تعقى ، عق هو عليه الصلاة والسلام عنهما وكفاها المؤنة ، وأما قولهم : إنها من فعل أهل الكتاب ، فالذى من فعلهم تخصيص الذكر بالعقيقة دون الأنثى ، كا دل عليه لفظ الحديث ، فإنه قال : « إن اليهود تعق عن الغلام ، ولا تعق عن الجارية ، فعقوا عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة » .

#### الفصيل الخاميس في اشتقاقها ومن أي شيء أخيذت

قال أبو عمر: فأما العقيقة في اللغة ، فذكر أبو عبيد عن الأصمعي (٢٧) وغيره ، أن أصلها الشعر الذي يكون على رأس الصبي حين يولد ، قال : وإنما سميت الشاة التي تذبح عنه عقيقة ، لأنه يحلق عنه ذلك الشعر عند الذبح . قال ولهذا قال : أميطوا عنه الأذى ، يعنى بذلك الشعر ، قال أبو عبيد : إذا رأيت ، كان معه : ﴿ إِلَى ﴾ وهذا مما قلت لك إنهم ربما سموا الشيء باسم غيره إذا كان معه أو من سببه ، فسنميت الشاة عقيقة - لعقيقة الشعر ، وكذلك كل مولود من البهائم ، فإن الشعر الذي يكون عليه حين يولد عقيقة وعقة ، قال زهير : يذكر حمار وحش :

أذلك أم أقب البطن جاب عليه من عقيقته عفساء

قال : يعنى صغار الوبر ، وقال ابن الرقاع يصف حماراً :

#### تحسرت عقبة عنه فانسلها واجتاب أخرى جديدا بعدما ابتقلا

قال: يريد أنه لما فطم من الرضاع وأكل البقل، ألقى عقيقته واجتاب أخرى، قال أبو عبيد: العقيقة والعقة في الناس والحمر، ولم يسمع في غير ذلك، انتهي كلام أبى عبيد، وقد أنكر الإمام أحمد تفسير أبي عبيد هذا للعقيقة، وما ذكره عن الأصمعى وغيره في ذلك وقال: إنما العقيقة الذبح نفسه، وقال: ولا وجه لما قال أبو عبيد، قال أبو عمرو: احتج بعض المتأخرين لأحمد بن حنبل في قوله هذا، بأن ما قال أحمد من ذلك، فمعروف في اللغة لأنه يقال: عق إذا قطع، ومنه عق والديه إذا قطعهما. قال أبو عمرو: ويشهد لقول أحمد بن حنبل قول الشاعر:

<sup>(</sup>٢٧) إمام العلم باللغة عبد الملك بن قريب بن على بن أصمع الباهلي ولد بالبصرة ١٢٢ هـ توفي سنة ٢١٦ هـ في مدينة البصرة .

بلاد بها عق الشباب تمائمسى وأول أرض مس جلدى ترابها يريد أنه لما شب قطعت عنه تمائمه ومثل هذا قول ابن عبادة:

#### بلاد بها نیطت علی تمائمی وقطعن عنی حین أدركنی عقلی

قال أبو عمرو: وقول أحمد في معنى العقيقة في اللغة أولى من قول أبي عبيد وأقرب وأصوب والله أعلم، انتهى كلام أبي عمرو. وقال الجوهرى: عق عن ولده يعق عقاً، إذا ذبح يوم أسبوعه، وكذلك إذا حلق عقيقة، فجعل العقيقة لأمرين وهذا أولى، والله أعلم.

وأما قوله فى الحديث لا أحب العقوق ، فهو تنبيه على كراهة ما تنفر عنه القلوب من الأسماء ، وكان رسول الله عليه شديد الكراهية لذلك جداً ، حتى كان يغير الاسم القبيح بالحسن ، ويترك النزول فى الأرض القبيحة الاسم ، والمرور بين الجبلين – القبيح اسمهما – وكان يحب الاسم الحسن والفأل الحسن .

وق الموطأ: أن رسول الله عَيْلِيّة قال لِلْقُحَة (٢٨) تحلب من يحلب هذه؟ فقام رجل ، فقال له رسول الله عَيْلِيّة : « ما اسمك ؟ فقال له الرجل : مرة ، فقال له : اجلس ، ثم قال : من يحلب هذه ؟ فقام رجل آخر ، فقال له رسول الله عَيْلِيّة : ما اسمك ؟ قال : من يحلب هذه ؟ عقام رجل ، فقال له عَيْلِيّة : ما اسمك ؟ فقال له النبي عَيْلِيّة : ما اسمك ؟ فقال : يعيش ، فقال له النبي عَيْلِيّة : احلب » (٢٩) ( رواه مرسلا في موطأه وأسنده ابن وهب في جامعه ) ، فقال : حدثني ابن لهيعة عن الحارث بن يزيد عن عبد الرحمن بن جبير عن يعيش الغفارى ، قال : « دعي النبي عَيْلِيّة يوماً بناقة ، فقال : من يحلبها ؟ فقام رجل ، فقال : ما اسمك ؟ قال : جمرة ، قال : جمرة ، قال : جمرة ، قال : مور ، فقال : ما اسمك ؟ قال : جمرة ، قال : احلبها » ، قال القعد . ثم قام رجل ، فقال : ما اسمك ؟ قال : احلبها » ، قال القعد . ثم قام رجل ، فقال : ما اسمك ؟ قال : احلبها » ، قال وعمرو : هذا من باب الفأل الحسن ، لا من باب الطيرة ، وعندى فيه وجه آخر ،

<sup>(</sup>٢٨) بكسر اللام وتفتح : ناقة ذات لبن .

<sup>(</sup>٢٩) مالك في الموطأ في كتاب الاستقذان . باب : ما يكره من الأسماء ، حديث (٢٤) . وهو حديث مرسل أو معضل . وصله ابن عبد البر من طريق ابن وهب عن ابن لهيعة ، عن الحارث بن يزيد عن عبد الرحمن ابن جبير عن يعيش الغفاري .

وهو أن بين الاسم والمسمى علاقة ورابطة تناسبه ، وقل ما يتخلف ذلك ، فالألفاظ قوالب للمعانى ، والأسماء قوالب المسميات .

## وقلُّما أبصرت عيناك ذا لقب إلا ومعناه إن فكَّرت في لقب

فقبح الاسم عنوان قبح المسمى ، كما أن قبح الوجه عنوان قبح الباطن ، ومن ههنا والله أعلم ، أخذ عمر بن الخطاب رضى الله عنه ما ذكره مالك ، أنه قال لرجل : ما اسمك ؟ فقال : جمرة ، فقال : ابن من ؟ قال : ابن شهاب ، قال : من الحُرقَة ، قال : أين مسكنك ؟ قال : بحرة النار ، قال : بأيها ؟ قال : بذات لظى ، فقال عمر : أدرك أهلك ، فقد احترقوا ، فكان كما قال عمر ابن الخطاب رضى الله عنه (٣٠) .

[ ۷٥] وقد ذكر ابن أبي خيثمة من حديث بريدة ، كان رسول الله عليه النبي يتطير ، فركب بريدة في سبعين راكباً من أهل بيته من بني أسلم ، فلقى النبي ليلا ، فقال له عليه : « من أنت ؟ قال : أنا بريدة ، فالتفت إلى أبي بكر وقال : يا أبا بكر ! برد أمرنا وصلح ، ثم قال : ممن ؟ قلت : من أسلم . قال لأبي بكر : يا أبا بكر ! برد أمرنا وصلح ، ثم قال : من سهم، قال : خراج سهمك » . ولما رأى الآن سلمنا ، ثم قال : ممن؟ قال : « سهل أمركم » وانتهى في مسيره إلى سهيل بن عمرو مقبلا يوم صلح الحديبية قال : « سهل أمركم » وانتهى في مسيره إلى جبلين ، فسأل عن اسمهما ، فقال : مخز وفاضح ، فعدل عنهما ولم يسلك بينهما ؛ وغير اسم عاصية بجميلة (٢١) ، واسم أصرم بزرعة (٢٢) ، قال أبو داود في السنن : وغير النبي عليه أبي ، اسم العاص وعزير وعَثلة وشيطان والحكم وغراب وشهاب ، وغير النبي عليه المنام وسمى حرباً سِلْما وسمى المضطجع المنبعث ، وأرض عَفْرة خضيرة ،

<sup>(</sup>٣٠) مالك في الموطأ في الاستثنان . باب : ما يكره من الأسماء ، حديث (٢٥) . وهو حديث منقطع وصله أبو القاسم بن بشران في فوائده من طريق موسى بن عقبة عن نافع ، عن ابن عمر .

رسد .بو .حسم بن بسرت لل سول الله عليه في الآداب . (٣١) عن ابن عمر أن رسول الله عليه في الآداب . وقال : ( أنت جميلة ، مسلم في الآداب . باب : في تغيير باب : في تغيير باب : في تغيير باب : في تغيير الاسم القبيح إلى حسن ... حديث (١٥٠١٤) . أبو داود في الأدب . باب : في تغيير الاسم القبيح ٢٨٨/٤ .

<sup>(</sup>٣٢) عن أسامة بن أجدرى أن رجلاً يقال له أصرم كان في النفر الذين أتوا رسول الله ، فقال رسول الله عن أسامة بن أجدرى أن رجلاً يقال له أصرم كان في النفر الذين أتوا داود في الأدب ، باب : في تغيير عليه الله عنه الأدب ، باب : في تغيير الله القبيح ، حديث (٢٩٥٤) .

أخبرتها ، أن رسول الله عَلَيْكُ أمرهم عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة »(٤٠) قال الترمذي : هذا حديث حسن صحيح .

[ ۲۲] وقال أبو بكر بن أبى شيبة: ثنا عفان ثنا حماد بن سلمة ثنا عبد الله ابن عثان بن خثيم عن يوسف بن ماهك عن حفصة بنت عبد الرحمن عن عائشة رضى الله عنها قالت: « أمرنا رسول الله عليه أن نعق عن الغلام شاتين وعن الجارية شاق »(٤١).

[ ٦٣ ] قال أبو بكر: ثنا يعقوب بن حميد بن كاسب ثنا عبد الله بن وهب قال: ثنى عمرو بن الحارث عن أيوب بن موسى أنه حدثه ، أن يزيد بن عبد المزنى حدثه، أن النبى عليه الصلاة والسلام قال: « يعق عن الغلام ولا يمس رأسه بدم » (٤٢) قالوا: وهذا خبر بمعنى الأمر. قال أبو بكر: وثنا ابن فضيل عن يحيى بن سعيد عن محمد بن إبراهيم قال: كان يؤمر بالعقيقة ولو بعصفور (٤٢).

فصل: قال القائلون بالاستحباب لو كانت واجبة لكان وجوبها معلوماً من الدين. لأن ذلك مما تدعو الحاجة إليه وتعم به البلوى ، فكان رسول الله عَلَيْتُهُ يبين وجوبها للأمة بياناً عاماً كافياً تقوم به الحجة وينقطع عنه العذر ، قالوا: وقد علقها بمحبة فاعلها ، فقال: من ولد له ولد فأحب أن ينسك عنه فليفعل ، قالوا: وفعله عَلَيْهِ له الوجوب ، وإنما يدل على الوجوب ، وإنما يدل على الوجوب ، وإنما يدل على الوجوب .

[ ٦٤ ] قالوا: وقد روى أبو داود من حديث عمرو بن شعيب ، أن النبى على الله العقوق » كأنه كره الاسم ، وقال : « لا يحب الله العقوق » كأنه كره الاسم ، وقال : « من ولد له ولد فأحب أن ينسك عنه ، فليفعل عن الغلام شاتان وعن الجارية شاق » ( فلا مرسل ، وقد رواه مرة عن عمرو عن أبيه ، قال : أراه عن جده .

٤٠) سبق تخریجه .

٤١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤٢) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤٣) روى مالك في الموطأ عن محمد بن إبراهيم بن الحارث التيمي ؛ أنه قال : سمعت أبي يستحب العقيقة ، ولو بعصفور. كتاب العقيقة . باب : العمل في العقيقة (٥) .

<sup>(</sup>٤٤) سبق تخريجه .

[ **50** ] وروى مالك عن زيد بن أسلم عن رجل من بني ضمرة ، أن رسول الله عليه الله عليه الله عن العقيقة ؟ فقال : « لا أحب العقوق » وكأنه إنما كره الاسم ، وقال : « من أحب أن ينسك عن ولده فليفعل »(٥٠) ، قال البيهقى : وإذا انضم إلى الأول قويا ، قلت : عمرو بن شعيب قد جوده عبد الرزاق . فقال : أخبرنا داود ابن قيس قال : سعمت عمرو بن شعيب ، يحدث عن أبيه عن جده قال : سئل النبى على العقيقة ، فذكر الحديث .

#### الفصــل الثامـن في الوقت الذي يستحب فيه العقيقــة

قال أبو داود في « كتاب المسائل » سمعت أبا عبد الله يقول: العقيقة تذبح يوم السابع ، فإن لم يوم السابع ، وقال صالح بن أحمد: قال أبي في العقيقة: تذبح يوم السابع ، فإن لم يفعل ففي أحد وعشرين ، وقال الميموني: قلت لأبي عبد الله: متى يعتى عنه ؟ قال: أما عائشة فتقول: سبعة أيام ، وأربعة عشر ، ولأحد وعشرين ، وقال أبو طالب: قال أحمد: تذبح العقيقة لأحد وعشرين يوماً .

[ ٣٦] والحجة على ذلك حديث سمرة المتقدم ، « الغلام مرتهن بعقيقته ، تدبح عنه يوم السابع ويسمى » قال الترمذى : حديث صحيح ، وقال عبد الله ابن وهب : أخبرنى محمد بن عمرو عن ابن جريج عن يحيى بن سعيد عن عمرة بنت عبد الرحمن عن عائشة قالت : « عق رسول الله عليه عن حسن وحسين يوم السابع وسماهما ، وأمر أن يماط عن رؤوسهما الأذى » .

[ ۲۷ ] وقال أبو بكر بن المنذر: ثنا محمد بن إسماعيل الصائغ، قال: ثنا أبو جعفر الرازى ثنا أبو زهير عبد الرحمن بن مغراء، ثنا محمد بن إسحق عن عمرو ابن شعيب عن أبيه عن جده، قال: أمرنا رسول الله عليه حين سابع المولود، بتسميته وعقيقته ووضع الأذى عنه، وهذا قول عامة أهل العلم، ونحن نحكى ما بلغنا من أقوالهم، وأرفع من روى عنه ذلك عائشة أم المؤمنين، كما حكاه أحمد

<sup>(</sup>٤٥) سبق تخريجه . وما بعده أيضا سبق برقم (٤١) وكذلك رقم (٦٧) سبق برقم (٤٢،٣٨) .

عنها فى رواية الميمونى ، وكذلك قال الحسن البصرى . وقتادة : يعق عنه يوم سابعه .

وقال أبو عمر: وكان الحسن البصرى يذهب إلى أنها واجبة عن الغلام يوم سابعه ، فإن لم يعق عنه عق عن نفسه ، وقال الليث بن سعد: يعق عن المولود فى أيام سابعه ، فإن لم يتهيأ لهم العقيقة فى سابعه ، فلا بأس أن يعق عنه بعد ذلك ، وليس بواجب أن يعق عنه بعد سبعة أيام ، قال أبو عمر: وكان الليث يذهب إلى أنها واجبة فى السبعة الأيام ، وقال عطاء: إن أخطأهم أمر العقيقة يوم السابع ، أحببت أن يؤخره إلى اليوم السابع الآخر ، وكذلك قال أحمد وإسحق والشافعي ولم يزد مالك على السابع الثانى ، وقال ابن وهب: لا بأس أن يعق عنه فى السابع الثالث ، وهو قول عائشة وعطاء وأحمد وإسحق .

قال مالك : ولا يعد اليوم الذى ولد فيه إلا أن يوجد قبل الفجر من ليلة ذلك اليوم ، والظاهر أن التقييد بذلك استحباب . وإلا فلو ذبح عنه فى الرابع أو الثامن أو العاشر أو ما بعده أجزأت ، والاعتبار بالذبح ، لا بيوم الطبخ والأكل .

#### الفصــل التاســع في أن العقيقة أفضل من التصدق بثمنها ولــو زاد.

قال الخلال (٢٠١): باب ما يستحب من العقيقة وفضلها على الصدقة: أخبرنا سليمان بن الأشعث قال: سئل أبو عبد الله – وأنا أسمع – عن العقيقة، أحب إليك أو يدفع ثمنها للمساكين ؟ قال: العقيقة، وقال: في رواية أبي الحارث، وقد سئل عن العقيقة إن استقرض ؟ رجوت أن يخلف الله عليه – إحياء سنة، وقال له صالح ابنه: الرجل يولد له وليس عنده ما يعق، أحب إليك أن يستقرض ويعتى عنه أم يؤخر ذلك حتى يوسر ؟ قال: أشد ما سمعنا في العقيقة حديث الحسن عن سمرة عن النبي عَلِيلٍ : « كل غلام رهينة بعقيقته »، وإني لأرجو إن استقرض أن يعجل الله الخلف، لأنه أحيا سنة من سنن رسول الله عَلِيلٍ واتبع ما جاء عنه . انتهى .

وهذا لأنه سنة ونسيكة مشروعة بسبب تجدد نعمة الله على الوالدين ، وفيها

<sup>(</sup>٤٦) عبد الله بن نجم بن شاس بن نزارالجذامي توفي سنة ٦١٦ هـ .

سر بديع موروث عن فداء إسماعيل بالكبش الذي ذبح عنه وفداه الله به . فصار سنة في أولاده بعده أن يفدي أحدهم عند ولادته بذبح يذبح عنه ، ولا يستنكر أن يكون هذا حرزاً له من الشيطان بعد ولادته، كما كان ذكر آسم الله عند وضعه في الرحم حرزاً له من ضرر الشيطان ، ولهذا قال : من يترك أبواه العقيقة عنه إلا وهو في تخبيط من الشيطان ، وأسرار الشرع أعظم من هذا ، ولهذا كان الصواب أن الذكر والأنثى يشتركان في مشروعية العقيقة وإن تفاضلا في قدرها .

وأما أهل الكتاب ، فليس العقيقة عندهم للأنثى ، وإنما هي للذكر خاصة ، وقد ذهب إلى ذلك بعض السلف ، قال أبو بكر بن المنذر : وفي هذا الباب قول ثالث : قاله الحسن وقتادة - كانا لا يريان عن الجارية عقيقة ، وهذا قول ضعيف لا يلتفت إليه ، والسنة تخالفه من وجوه كما سيأتي في الفصل الذي بعد هذا .

فكان الذبح في موضعه أفضل من الصدقة بثمنه ، ولو زاد من الهدايا والأضاحي ، فإن نفس الذبح وإراقة الدم مقصود ، فإنه عبادة مقرونة بالصلاة كما قال تعالى : ﴿ فَصِلْ لُرِبِكُ وَانْحُر ﴾ (٤٧) وقال : ﴿ قُلْ إِنْ صِلَاتِي وَنَسْكَى وَمُحِياى ومماتى الله رب العالمين ﴾ (٤٨) ففي كل ملة صلاة ونسيكة لا يقوم غيرهما مقامهما ، ولهذا لو تصدق عن دم المتعة (٤٩) والقران بأضعاف أضعاف القيمة لم يقم مقامه -وكذلك الأضحية ، والله أعلم . وكذلك الأضحية ، والله أعلم .

# في تفاضل الذكر والأنثى فيها ، واختلاف الناس في ذلك

وفيه مسألتان : المسألة الأولى : العقيقة سنة عن الحارية ، كما هي سنة عن الغلام ، هذا قول جمهور أهل العلم من الصحابة والتابعين ومن بعدهم ، وقد تقدم ما حكاه ابن المنذر عن الحسن وقتادة ، أنهما كانا لا يريان عن الجارية عقيقة ، ولعلهما تمسكا بقوله ، مع الغلام عقيقة ، وهذا الحديث رواه الحسن وقتادة من حديث سمرة ، والغلام اسم الذكر دون الأنثى ، ويرد هذا القول حديث أم كرز ، أنها سألت رسول الله عَيْضَا عن العقيقة ؟ فقال : « عن الغلام شاتان وعن الجارية

<sup>(</sup>٤٧) الكوثر : آية (٢) .

<sup>(</sup>٨٤) الأنعام: آية (١٦٢) .

<sup>(</sup>٤٩) التمتع: الإحرام بالعمرة ثم الحج، والقران: الإحرام بهما معا.

شاة ، لا يضركم أذكراناً كن أم إناثاً  $^{(\circ)}$  ، وهو حديث صحيح صححه الترمذى وغيره ، وحديث عائشة :  $^{(\circ)}$  أمرنا عليه الصلاة والسلام ، أن نعق عن الغلام بشاتين وعن الجارية شاة  $^{(\circ)}$  ( رواه ابن أبي شيبة ) ، وقد تقدم إسناده .

[ ٦٨ ] وقال أبو عاصم: ثنا سالم بن تميم عن الأعرج عن أبى هريرة أن النبى على المجارية ، فعقوا عن الغلام ولا تعق عن الجارية ، فعقوا عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة »(٥٠) ( رواه البيهقى من هذ الطريق ) ، وقال مالك : يذبح عن الغلام شاة واحدة وعن الجارية شاة ، والذكر والأنثى فى ذلك سواء ، واحتج لهذا القول بما رواه أبو داود فى سننه ، ثنا أبو معمر ، ثنا عبد الوارث ، ثنا أيوب عن عكرمة عن ابن عباس ، أن رسول الله على عق عن الحسن والحسين أيوب عن عكرمة عن ابن عباس ، أن رسول الله على عق عن الحسن والحسين كبشا أ وروى ابن عمر وروى جعفر بن محمد عن أبيه ، أن فاطمة ذبحت عن حسن وحسين كبشاً كبشاً .

قال: وكان عبد الله بن عمر يعق عن الغلمان والجوارى من ولده شاة ، وبه قال أبو جعفر محمد بن على بن حسين رضى الله عنهم كقول مالك سواء ، قال أبو عمر: وقال ابن عباس وعائشة وجماعة من أهل الحديث: « عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة » ثم ذكر طرف حديث أم كرز وحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده – يرفعه: من أحب أن ينسك عن ولده فليفعل عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة (أئه) ، ولا تعارض بين أحاديث التفضيل ، بين الذكر والأنثى وبين الجارية شاة (أئه) ، ولا تعارض بين أحاديث التفضيل ، بين الذكر والأنثى وبين حديث ابن عباس في عقيقة الحسن والحسين ، فإن حديثه قد روى بلفظين ، أحدهما : أنه عق عنهما كبشين (٥٠٠) ، ولعل أحدهما : أنه عق عنهما كبشين عن كل واحد منهما ، فاقتصر على قوله كبشين ، ثم روى بالمعنى الراوى أراد كبشين عن كل واحد منهما ، فاقتصر على قوله كبشين ، ثم روى بالمعنى الكبشين من النبى عن كل واحد منهما ، فاقتصر على قوله كبشين ، ثم روى بالمعنى الكبشين من النبى عن كل واحد منهما ، فاطمة ، واتفقت جميع الأحاديث .

<sup>.</sup> ۵۰) سبق تخریجه .

 <sup>(</sup>٥١) سبق تخريجه .

 <sup>(</sup>٥٢) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٥٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٤) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٥٥) سبق تخريجه .

وهذه قاعدة الشريعة ، فإن الله سبحانه فاضل بين الذكر والأنثى ، وجعل الأنثى على النصف من الذكر في المواريث والديات والشهادات والعتق والعقيقة ،

[ ۲۹ ] کما رواه الترمذی ، وصححه من حدیث أمامة عن النبی عَلَیْلِیَّهُ قال : « أیما امریء مسلم أعتق مسلما ، کان فکاکه من النار یجزی کل عضو منه عضواً منه ، وأیما امریء مسلم أعتق امرأتین مسلمتین کانتا فکاکه من النار یجزی کل عضو منهما عضواً منه » (۱°۰) .

وفي مسند الإمام أحمد من حديث مرة بن كعب السلمي عن النبي السلمي عن النبي السلمي عن النبي التلقيد : « أيما رجل أعتق رجلا مسلماً كان فكاكه من النار ، يجزى بكل عضو من أعضائه عضواً من أعضائه ، وأيما امرأة مسلمة أعتقت امرأة مسلمة كانت فكاكها من النار يجزى بكل عضو من أعضائها عضواً من أعضائها ( رواه أبو داود في السنن ) . فجرت المفاضلة في العقيقة هذا المجرى لو لم يكن فيها سنة . كيف اوالسنن الثابتة صريحة بالتفصيل .

# الفصل الحادى عشر فوائدها في ذكر القرض من العقيقة وحكمها وفوائدها

قال الخلال في جامعه : باب ذكر القرض في العقيقة ، وما يؤمل لإحياء السنة من الخلف ، ثم ذكر رواية أبي الحارث أنه قال لأبي عبد الله في العقيقة : فإن لم يكن عنده ما يعق ، قال : إن استقرض – رجوت أن يخلف الله عليه ، أحيا سنة ، ومن رواية صالح عن أبيه : إني لأرجو إن استقرض أن يجعل الله له الخلف ، أحيا سنة من سنن رسول الله عليا واتبع ما جاء عنه .

<sup>(</sup>٥٦) تمامه و وأيما امرأة مسلمة أعتقت امرأة متبلمة كانت فكاكها من النار يجزى كل عضو منها عضواً منها ، الترمذى فى النذور . باب : ما جاء فى فضل من أعتق . وقال : حسن صحيح غريب من هذا الوجه ٣١/٧ . وانظر : صحيح الجامع حيث صححه الألبانى (٢٦٩٧) .

<sup>(</sup>٥٧) أحمد فى المسند بلفظ: ﴿ أَيَمَا رَجَلُ أَعْنَقَ رَجِلاً مُسلماً كَانَ فَكَاكُهُ مَنَ النار يُجْزَى بكل عضو من أعضائه ، وأيما رَجل مسلم أعنق امرأتين مسلمتين كانتا فكاكه من النار يجزى بكل عضوين من أعضائه ، وأيما امرأة مسلمة اعتقت امرأة مسلمة كانت فكاكها من النار يجزى بكل عضو من أعضائها عضواً من أعضائها ٤ . ٢٣٥/٤ .

قلت: والسنة الواجبة عند أصحاب مالك ما تأكد استحبابه وكره تركه، فيسمونه واجباً وجوب السنن، ولهذا قالوا: غسل الجمعة سنة واجبة، والأضحية سنة واجبة، والعقيقة سنة واجبة، وقد حكى أصحاب مالك عنه في وجوبها روايتين، وليس عنه نص صريح في الوجوب، ونحن نذكر نصوصه: قال الحلال في الجامع: «ذكر استحباب العقيقة وإنها غير واجبة» أخبرنا سليمان بن الأشعث قال: سمعت أبا عبد الله، سئل عن العقيقة، ما هي ؟ قال: الذبيحة، وأنكر قول الذي يقول: هي حلق الرأس، أخبرني محمد بن الحسين أن الفضل حدثهم، قال: سألت أبا عبد الله عن العقيقة واجبة هي ؟ قال: لا. ولكن من أحب أن ينسك فلينسك، قال: وسألت أبا عبد الله عن العقيقة، أتومجها ؟ قال: لا، ثم ذكر عن أحمد بن القاسم أن أبا عبد الله قيل له في العقيقة واجبة هي ؟ قال: أما واجبة فلا أدرى، لا أقول واجبة، ثم قال: أشد شيء فيه إن الرجل مرتهن بعقيقته، وقال الأثرم: قلت لأبي عبد الله: العقيقة واجبة ؟ قال: لا، وأشد شيء روى فيها الأثرم: قلت لأبي عبد الله: العقيقة واجبة ؟ قال: لا، وأشد شيء روى فيها الأثرم: قلت لأبي عبد الله: العقيقة واجبة ؟ قال: لا، وأشد شيء روى فيها حديث: « الغلام مرتهن بعقيقته » هو أشدها.

وقال أحمد بن حنبل: قال أبو عبد الله: لا أحب لمن أمكنه ، وقدر أن لا يعق عن ولده ولا يدعه ، لأن النبي عليلية قال: « الغلام موتهن بعقيقته » فهو أشد ما روى في العقيقة ، وقال أبو الحارث: سألت أبا عبد الله عن العقيقة ، واجبة هي على الغني والفقير ، إذا ولد له أن يعق عنه ؟ قال أبو عبد الله: قال الحسن عن سمرة عن النبي عليله: « كل غلام رهينة بعقيقته حتى يذبح عنه يوم سابعه ويحلق » ، هذه سنة رسول الله عليلة وإني لأحب أن تحيى هذه السنة ، أرجو أن يخلف الله عليه ، وقال إسحق بن إبراهيم: سألت أبا عبد الله عن حديث النبي عليلة ما معناه: « الغلام مرتهن بعقيقته ؟ » قال: نعم ، سنة النبي عليه الصلاة والسلام ، أن يعق عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة ، فإذا لم يعق عنه فهو محتبس بعقيقته حتى يعق عن الغلام شاتين وعن الجارية شاة ، فإذا لم يعق عنه فهو محتبس بعقيقته حتى يعق عنه ، وقال جعفر بن محمد: قيل لأبي عبد الله في العقيقة : فإن لم تكن عنده ؟ قال : ليس عليه شيء ، وقال أبو الحارث: قيل لأبي عبد الله في العقيقة ، فإن لم يكن عنده ، يعنى ما يعق ؟ قال : إن استقرض رجوت أن يخلف الله عليه . أحيا سنة .

وقال صالح: قلت: لأن يولد للرجل وليس عنده ما يعق ، أحب إليك أن يستقرض ويعق عنه ، أم يؤخر ذلك حتى يوسر له ؟ فقال: أشد ما سمعنا في العقيقة ، حديث الحسن عن سمرة عن النبي عَلَيْكُ : « كُلْ غلام رهينة بعقيقته » وإنى لأرجو بأن أستقرض أن يعجل الله له الخلف ، لأنه أحيا سنة من سنن رسول الله

عَلِيْكُ واتبع ما جاء به ، فهذه نصوصه كا ترى ، لكن أصحابه فرعوا على القول بالوجوب ثلاثة فروع ، أحدها : هل هى واجبة على الصبى من ماله أو على أبيه ؟ الثانى : هل تجب الشاة على الذكر أو الشاتان ؟ الثالث : إذا لم يعق عنه أبوه هل تسقط أو يجب عليه أن يعق عن نفسه إذا بلغ ؟ فأما الفرع الأول ، فحكموا فيه وجهين :

أحدهما: يجب على الأب ، وهو المنصوص عن أحمد ، قال إسماعيل بن سعيد الشالنجى: سألت عن أحمد عن الرجل يخبره والده أنه لم يعق عنه ، هل يعق عن نفسه ؟ قال: ذلك على الأب .

والثانى: من مال الصبى ، وحجة من أوجبها على الأب ، أنه هو المأمور بها كا تقدم ، واحتج من أوجبها على الصبى « الغلام مرتهن بعقیقته » وهذا الحدیث قال به الطائفتان ، فإن أوله ، الإخبار عن ارتهان الغلام بالعقیقة ، وآخره : الأمر بأن یراق عنه ، قال الموجبون : ویدل على الوجوب قوله : عن الغلام شاتان وعن الجاریة شاة ، وهذا یدل علی الوجوب لأن المعنى یجزی عن الجاریة شاة وعن الغلام شاتان .

واحتجوا بحديث البخارى عن سلمان بن عمار عن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « مع الغلام عقيقة فأهريقوا عنه دماً وأميطوا عنه الأذى » ، قالوا : وهذا يدل على الوجوب من وجهين : أحدهما : قوله : مع الغلام عقيقة ، وهذا ليس إخبار عن الواقع بل عن الواجب ، ثم أمرهم بأن يخرجوا عنه ، هذا الذى معه ، فقال : أهريقوا عنه دماً .

قالوا: ويدل عليه أيضاً حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، أن رسول الله عليه أمر بتسمية المولود يوم سابعه ووضع الأذى عنه والغق (\*)، قالوا:

[ ۲۱ ] وروى عن الترمذى: ثنا يحيى بن خلف ثنا بشر بن المفضل ثنا عبد الله ابن عثمان بن حسن عن يوسف بن ماهك ؛ أنهم دخلوا على حفصة بنت عبد الرحمن ، فسألوها عن العقيقة ، فأخبرتهم ؛ « أن عائشة رضى الله عنها

<sup>(\*)</sup> تفرد بالرواية ابن إسحاق عن عمرو وابن إسحاق مدلس وعمرو له مناكير وهدا منها وفى الرواية زيادة التسمية يوم سابعه والثقات لم يذكروا فى الأمر بالعق التسمية .

وشعب الضلالة سماه شعب الهدى ، وبنو الزنية سماهم بنو الرشدة (٣٣) ، وهذا باب عجيب من أبواب الدين ، وهو العدول عن الاسم الذى تستقبحه العقول وتنفر منه النفوس إلى الاسم الذى هو أحسن منه والنفوس إليه أميل ،

[ ٥٨ ] وكان النبي عَيِّلِيَّةِ شديد الاعتناء بذلك حتى قال : « لا يقل أحدكم خبثت نفسى ، ولكن ليقل : لقست نفسى » (٣٤) . فلما كان اسم العقيقة بينه وبين العقوق تناسب وتشابه ، كرهه عليه الصلاة والسلام ، وقال : « إن الله لا يحب العقوق » ثم قال : « من ولد له مولود فأحب أن ينسك عنه فليفعل » (٢٥) .

#### الفصل السادس

#### هل تكره تسميتها عقيقة ·

اختلف فيه - فكرهت ذلك طائفة ، واحتجوا بأن رسول الله عليه كره الاسم ، فلا ينبغى أن يطلق عليه هذه الذبيحة الاسم الذى كرهه ، قالوا : فالواجب بظاهر هذا الحديث أن يقال لها نسيكة ولا يقال لها عقيقة ، وقالت طائفة أخرى : لا يكره ذلك ، ورأوا إباحته واحتجوا بحديث سمرة : « الغلام موتهن بعقيقته » ، ففى هذين الحديثين لفظ وبحديث سلمان بن عمار : « مع الغلام عقيقته » ، ففى هذين الحديثين لفظ العقيقة ، فدل على الإباحة لا على الكراهة ، قال أبو عمرو : فدل ذلك على الكراهة في الاسم . وعلى هذا كتب الفقهاء في كل الأمصار (٢٦٠) ليس فيها إلا العقيقة وكذلك حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده إنما فيهما كأنه كره الاسم . وقال : من أحب أن ينسك عن ولده فليفعل ، قلت : ونظير هذا اختلافهم في تسمية وقال : من أحب أن ينسك عن ولده فليفعل ، قلت : ونظير هذا اختلافهم في تسمية مجر الاسم المشروع من العشاء والنسيكة ، والاستبدال به اسم العقيقة والعتمة ، فأما إذا كان المستعمل هو الاسم الشرعى ولم يهجر وأطلق الاسم الآخر أحيانا فلا بأس بذلك ، وعلى هذا تنفق الأحاديث ، وبالله التوفيق .

<sup>(</sup>٣٣) أبو داود في الأدب . باب : في تغيير الاسم القبيح ، حديث (٤٩٥٦) وقال : تركت أسانيدها للاختصار .

<sup>(</sup>٣٤) البخارى فى الأدب . باب : لا يَقل خبثت نفسى ٧٨/٤ . ومسلم فى الألفاظ من الأدب وغيرها . باب : كراهة قول الإنسان : خبثت نفسى ، حديث (١٧٠١٦) . ولقست وخبثت بمعنى واحد وإلما كره معنى الخبث لبشاعة الاسم .

<sup>(</sup>٣٥) سبق تخريجه . (٣٦) جمع : المصر . وهي المدينة الواسعة ومصر هي المدينة المعروانة .

### الفصل السابع في ذكر الخلاف في وجوبها واستحبابها وحجج الطائفتين

قال ابن المنذر (٣٧): اختلفوا فى وجوب العقيقة ، فقال طائفة : واجبة ، لأن النبى عَيْضَةٍ أمر بذلك وأمره على الفرض ، روينا عن الحسن البصرى أنه قال فى رجل لم يعقى عنه ، قال : يعقى عن نفسه ، وكان لا يرى على الجارية عقيقة ، قال وروى عن بريدة : أن الناس يعرضون يوم القيامة على العقيقة كما يعرضون على الصلوات الخمس .

[ 99 ] قال إسحق بن راهويه ثنا يعلى بن عبيد قال : ثنا صالح بن حبان عن ابن بريدة عن أبيه ، أن الناس يعرضون يوم القيامة على العقيقة كما يعرضون على الصلوات الحمس ، فقلت لابن بريدة : وما العقيقة ؟ قال : المولود يولد في الإسلام ينبغي أن يعق عنه .

وقال أبو الزناد (٣٨): العقيقة من أمر المسلمين الذين كانوا يكرهون تركه ، قال: وروينا عن الحسن البصرى أنه قال: العقيقة عن الغلام واجب يوم سابعه . وقال أبو عمر: وأما اختلاف العلماء في وجوبها ، فذهب أهل الظاهر إلى أن العقيقة واجبة فرضاً ، منهم داود وغيره قالوا: لأن رسول الله على أمر بها وعمل بها ، وقال: « عن الجارية شاة وقال: « الغلام مرتهن بعقيقته ، ومع الغلام عقيقة » ، وقال: « عن الجارية شاة وعن الغلام شاتان » ، ونحو هذا من الأحاديث ، وكان بريدة الأسلمي يوجبها ويشبهها بالصلاة ، وكان الحسن البصرى (٣٩) يذهب إلى أنها واجبة عن الغلام يوم سابعه ، فإن لم يعق عنه ، عق عن نفسه .

وقال الليث بن سعد: يعق عن المولود أيام سابعه فى أيها شاؤا ، فإن لم يتهيأ لهم العقيقة فى سابعه ، لا بأس أن يعق عنه بعد ذلك ، وليس بواجب أن يعق عنه بعد سبعة أيام ، فكان الليث بن سعد يذهب إلى أنها واجبة فى السبعة الأيام ، وكان مالك يقول: هى سنة واجبة يجب العمل بها ، وهو قول الشافعى وأحمد بن حنبل وإسحق وأبو ثور والطبرى ، هذا كلام أبى عمر .

<sup>(</sup>٣٦) محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري توفي سنة ٣١٩ هـ .

<sup>(</sup>٣٨) عبد الله بن ذكوان القرشي من كبار المحدثين توفى سنة ١٣١ ه.

<sup>(</sup>٣٩) هو الحسن بن يسار البصري العالم الفقيه العابد ولد سنة ٢١ هـ وتوفى سنة ١١٠ هـ بالبصرة .

ومن فوائدها: أنه قربان يقرب به عن المولود فى أول أوقات خروجه إلى الدنيا، والمولود ينتفع بذلك غاية الانتفاع، كما ينتفع بالدعاء له وإحضاره مواضع المناسك والإحرام عنه وغير ذلك، ومن فوائدها أنها تفك رهان المولود، فإنه مرتهن بعقيقته، قال الإمام أحمد: مرتهن عن الشفاعة لوالديه، وقال عطاء بن أبى رباح: مرتهن بعقيقته، قال: يحرم شفاعة ولده.

ومن فوائدها أنها فدية يفدى بها المولود ، كما فدى الله سبحانه إسماعيل الذبيح بالكبش ، وقد كان أهل الجاهلية يفعلونها ويسمونها عقيقة ، ويلطخون رأس الصبي بدمها ، فأقر رسول الله عليه الذبح ، وأبطل اسم العقوق ، ولطخ رأس الصبي بدمها ، فقال : « لا أحب العقوق » ، وقال : « لا يمس رأسه بدم » ، وأخبر عليه أن ما يذبح عن المولود ، إنما ينبغى أن يكون على سبيل النسك كالأضحية والهدى ، فأحب أن ينسك عن ولده فليفعل » ، فجعلها على سبيل الأضحية التى فقال : « من أحب أن ينسك عن ولده فليفعل » ، فجعلها على سبيل الأضحية التى جعلها الله نسكا وفداء لإسماعيل عليه السلام وقربة إلى الله عز وجل ، وغير مستبعد في حكمة الله في شرعه وقدره ، أن يكون سبباً لحسن إنبات الولد ودوام سلامته وطول حياته في حفظه من ضرر الشيطان حتى يكون كل عضو منها فداء كل عضو منه ، ولهذا يستحب أن يقال عليها ما يقال على الأضحية .

قال أبو طالب: سألت أبا عبد الله ، إذا أراد الرجل أن يعق كيف يقول ؟ قال: يقول: باسم الله ، ويذبح على النية ، كما يضحى بنيته ، يقول: هذه عقيقة فلان بن فلان ، ولهذا يقول فيها: اللهم منك ولك ، ويستحب فيها ما يستحب في الأضحية من الصدقة وتفريق اللحم ، فالذبيحة عن الولد. فيها معنى القربان والشكران والفداء والصدقة وإطعام الطعام عند حوادث السرور العظام . شكراً لله وإظهاراً لنعمته التي هي غاية المقصود من النكاح فإذا شرع الإطعام للنكاح الذي هو وسيلة إلى حصول هذه النعمة . فلأن تشرع عند الغاية المطلوبة أولى وأحرى .

وشرع بوصف الذبح المتضمن لما ذكرناه من الحكم . فلا أحسن ولا أحلى فى القلوب من مثل هذه الشريعة فى المولود . وعلى نحو مثل هذا جرت سنة الولائم فى المناكح وغيرها . فإنها إظهار للفرح والسرور بإقامة شرائع الإسلام وخروج نسمة مسلمة يكاثر بها رسول الله عليه الأمم يوم القيامة . تعبداً لله ويراغم عدوه .

 شيئاً من الزعفران . لأنهم في الجاهلية إنما كانوا يلطخون رأس المولود بدم العقيقة تبركا به . فإن دم الذبيحة كان مباركاً عندهم . حتى كانوا يلطخون منه آلهتهم تعظيماً لها وإكراماً . فأمروا بترك ذلك لما فيه من التشبه بالمشركين . وعوضوا عنه بما هو أنفع للأبوين وللمولود وللمساكين وهو حلق رأس الطفل والتصدق بزنة شعره ذهباً أو فضة . وسن لهم أن يلطخوا الرأس بالزعفران الطيب الرائحة ، الحسن اللون بدلا عن الدم الخبيث الرائحة النجس العين . والزعفران من أطيب الطيب وألطفه وأحسنه لوناً . وكان حلق رأسه إماطة الأذى عنه وإزالةً للشعر الضعيف ، ليخلفه شعر أقوى وأمكن منه وأنفع للرأس ، مع ما فيه من التخفيف عن الصبى . وفتح مسام الرأس ليخرج البخار منها بيسر وسهولة . وفي ذلك تقوية بصره وشمه وسمعه .

وشرع فى المذبوح عن الذكر أن يكون شاتين إظهاراً لشرفه وإباحة لمحله .
الذى فضله الله به على الأنثى كما فضله فى الميراث والدية والشهادة . وشرع أن تكون الشاتان متكافئتين. قال أحمد فى رواية أبى داود : مستويتان أو متقاربتان . وقال فى رواية الميمونى : مثلان . فى رواية جعفر بن الحارث : تشبه أحداهما الأخرى . لأن كل شاة منهما كانت بدلا وفداء . وجعلت الشاتات متكافئتين فى الجنس والسن . فجعلتاً كالشاة الواحدة ، والمعنى : أن الفداء لو وقع بالشاة الواحدة لكان ينبغى أن تكون فاضلة كاملة ، فلما وقع بالشاتين لم يؤمر أن يتجوز فى إحداهما ويهون أمرها إذ كان قد حصل الفداء بالواحدة والأخرى كأنها تتمة غير مقصودة . فشرع أن تكونا متكافئتين دفعاً لهذا التوهم .

وفى هذا تنبيه على تهذيب العقيقة من العيوب التي لا يصح بها القربان من الأضاحي وغيرها . ومنها فك رهان المولود . فإنه مرتهن بعقيقته . كما قال النبي عليه ألم . وقد اختلف في معنى هذا الحبس والارتهان . فقالت طائفة : هو محبوس مرتهن عن الشفاعة لوالديه ، كما قاله عطاء وتبعه عليه الإمام أحمد . وفيه نظر لا يخفى . فإن شفاعة الولد في الوالد ليست بأولى من العكس . وكونه والداً له ليس للشفاعة فيه . وكذا سائر القرابات والأرحام . وقد قال تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسِ اتَّقُوا ربَّكُم والحُشُّوا يوماً لا يجزى والده ولا مولود هو جازٍ عن والده شيئاً كله في وقال تعالى : ﴿ واتقوا يوماً لا تجزى نفس عن نفس شيئاً ولا يقبل منها شيئاً ولا يقبل منها

<sup>(</sup>٥٨) لقمان : الآية (٣٣) .

شفاعة ﴾ (°°) وقال تعالى : ﴿ مَن قبل أَن يَأْتَى يُوم لا يَبِع فِيهُ وَلا خَلَةً وَلا شَفَاعَةً ﴾ (°¹) فلا يشفع أحد لأحد يوم القيامة . إلا من بعد أَن يأذن الله لمن يشاء ويرضى . فإذنه سبحانه فى الشفاعة موقوف على عمل المشفوع له من توحيده وإخلاصه . ومن الشافع من قربه عند الله ، ومنزلته ليست مستحقة بقرابة ولا بنوة ولا أبوة .

[ ۷۱ ] وقد قال سيد الشفعاء وأوجههم عند الله لعمه ولعمته وابنته : « لا أملك لكم من الله شيئاً » (٦١) .

[ ۷۲] وقال فى شفاعته العظمى . لما يسجد بين يدى ربه ويشفع : « فيحد لى حداً فأدخلهم الجنة » . فشفاعته فى حد محدود يحدهم الله سبحانه له . لا يجاوزهم شفاعته .

فمن أين يقال: إن الولد يشفع لوالده . فإذا لم يعق عنه حبس عن الشفاعة له . ولا يقال لمن يشفع لغيره إنه مرتهن . ولا فى اللفظ ما يدل على ذلك . والله سبحانه يخبر عن ارتهان العبد بكسبه . كما قال تعالى : ﴿ كُل نفس بما كسبت رهينة ﴾ (١٣٦) وقال تعالى : ﴿ أُولئك الذين أُبْسِلُوا بما كسبوا ﴾ (١٣٦) فالمرتهن هو المحبوس . إما بفعل منه أو فعل من غيره ، وأما من لم يشفع لغيره فلا يقال له مرتهن على الإطلاق . بل المرتهن هو المحبوس عن أمر كان بصدد نيله وحصوله . ولا يلزم من ذلك أن يكون بسبب منه ، بل يحصل ذلك تارة بفعله وتارة بفعل غيره .

وقد جعل الله سبحانه النسيكة عن الولد سبباً لفك رهانه من الشيطان الذي يعلق به من حين خروجه إلى الدنيا وطعن في خاصرته . فكانت العقيقة فداءوتخليصاً

<sup>(</sup>٩٥) البقرة : الآية (٤٨) .

<sup>(</sup>٦٠) البقرة : الآية (٢٥٤) .

<sup>(</sup>٦١) البخارى فى الوصايا . باب : هل يدخل النساء والولد فى الأقارب ١٢٨/٢ . وفى التفسير : سورة الشعراء ١٧١/٣ . ومسلم فى الإيمان . باب : فى قوله تعالى : ﴿ وَأَنفَر عشيرتك الأقريين ، حديث (٣٤٨) . والترمذى فى الزهد . باب : ما جاء فى إنفار النبى قومه ١٨٩/٩ − ١٩٣ . وفى التفسير : سورة الشعراء ٥٩/١٢ . والنسائى فى الوصايا . باب : إذا أوصى لعشيرته الأقربين ٢٤٨/٦ . وأحمد فى المسند ٣٣٣/٢ ، ٣٣٣/٢ .

<sup>(</sup>٦٢) المدثر : الآية (٣٨) .

<sup>(</sup>٦٣) الأنعام : الآية (٧٠) وأُبْسِلوا أي أُسلموا لعذاب الله .

له من حبس الشيطان له وسجنه فى أسره ومنعه له من سعيه فى مصالح آخرته التى اليها معاده . فكأنه محبوس لذبح الشيطان له بالسكين التى أعدها لأتباعه وأوليائه ، وأقسم لربه أنه ليستأصلن ذرية آدم إلا قليلا منهم . فهو بالمرصاد للمولود من حين يخرج إلى الدنيا . فحين يخرج يبتدره عدوه ويضمه إليه ويحرص على أن يجعله فى قبضته وتحت أسره . ومن جملة أوليائه وحزبه فهو أحرص شيء على هذا .

وأكثر المولود من أقطاعه وجنده ، كما قال تعالى : ﴿ وشاركهم فى الأموال والأولاد ﴾ (٢٤) وقال : ﴿ ولقد صدق عليهم إبليس ظنه ﴾ ، فكان المولود بصدد هذا الارتهان ، فشرع الله سبحانه للوالدين أن يفكا رهانه بذبح يكون فداه ، فإذا لم يذبح عنه بقى مرتهنا به ، فلهذا قال عليه الصلاة والسلام : « الغلام مرتهن بعقيقته فأريقوا عنه الدم وأميطوا عنه الأذى » (٢٥) ، فأمر بإراقة الدم عنه الذى يخلص به من الارتهان ولو كان الارتهان يتعلق بالأبوين لقال : فأريقوا عنكم الدم لتخلص اليكم شفاعة أولادكم ، فلما أمرنا بإزالة الأذى الظاهر عنه وإراقة الدم الذى يزيل الأذى الباطن بارتهانه ، علم أن ذلك تخليص للمولود من الأذى الباطن والظاهر ، ورسوله .

#### الفصل الثانى عشــر فى استحباب طبخها دون إخراج لحمهــا نيئاً

قال الخلال في جامعه: باب ما يستحب من ذبح العقيقة: أخبرني عبد الملك الميموني أنه قال لأبي عبد الله: العقيقة تطبخ ؟ قال: نعم، وأخبرني محمد بن على قال: ثنا الأثرم أن أبا عبد الله قال في العقيقة: تطبخ جداول. وأخبرني أبو داود أنه قال لأبي عبد الله: تطبخ العقيقة ؟ قال: نعم، قيل له: إنه يشتد لهم طبخه، قال: يتحملون ذلك، وأخبرني محمد بن الحسين أن الفضل بن زياد حدثهم أن أبا عبد الله قيل له في العقيقة: تطبخ بماء وملح ؟ قال: يستحب ذلك، قيل له: فإن طيبت بشيء آخر، قال: ما ضم ذلك.

<sup>(</sup>٦٤) الإسراء: الآية (٦٤) .

<sup>(</sup>٦٥) سبق تخريج**ه** .

وهذا لأنه إذا طبخها ، فقد كفى المساكين والجيران مؤنة الطبخ ، وهو زيادة في الإحسان وفي شكر هذه النعّمة ، ويتمتع الجيران والأولاد والمساكين بها هنيئة مكفية المؤنة ، فإن من أهدى إليه لحم مطبوخ مهيأ للأكل مطيب كان فرحه وسروره به أتم من فرحه بلحم نيء يحتاج إلى كلفة وتعب ، فلهذا قال الإمام أحمد: : يتحملون ذلك ، وأيضاً فإن الأطعمة المعتادة التي تجرى مجرى الشكران كلها سبيلها الطبخ .

#### ولها أسماء متعددة :

- ١ فالقرى، طعام الضيفان.
- ٢ والمأدبة، طعام الدعوة .
- ٣ والتحفة، طعام الزائر .
- ٤ والوليمة، طعام العرس.
- والْجِرَاس، طعام الولادة .
- ٦ والعقيقة، الذبح عنه يوم حلق رأسه في السابع.
  - ٧ والغديرة، طعام الختان .
  - ٨ والوضيمة، طعام المأتم .
  - ٩ والنقيعة، طعام القادم من سفره.
- ١٠ والوكيرة، طعام الفراغ من البناء ، فكان الإطعام عند هذه الأشياء أحسن من تفريق اللحم في مكارم الأخلاق والجود . والله أعلم .

#### الفصل الثالث عشر فى كراهة كسر عظامها

قال الخلال في جامعه: باب كراهة كسر عظم العقيقة وأن تقطع آراباً ، أخبرنى عبد الملك بن عبد الحميد ، أنه سمع أبا عبد الله يقول في العقيقة: لا يكسر عظمها . ولكن يقطع كل عظم من مفصله ، فلا تكسر العظام .

أخبرنا عبد الله بن أحمد قال : قلت لأبى : كيف يصنع بالعقيقة ؟ قال : تفصل أعضائها ولا يكسر بها عظم ، ثم ذكر عن صالح وحنبل والفضل بن زياد وأبى الحارث وأبى طالب ، أن أبا عبد الله قال فى العقيقة : تفصل تفصيلا ، ولا يكسر لها عظم وتفصل جداول .

[ ٧٣ ] وقد ذكر أبو داود في « كتاب المراسيل » عن جعفر بن محمد عن أبيه ، أن النبي عليه قال في العقيقة التي عقتها فاطمة عن الحسن والحسين : « أن ابعثوا إلى القابلة منها برجل ، وكلوا وأطعموا ولا تكسروا منها عظماً » .

وذكر البيهقى من حديث عبد الوهاب عن عامر الأحول عن عطاء عن أم كرز قالت: قال رسول الله عليه الله عليه الغلام شاتان متكافئتان وعن الجارية شاق » وكان عطاء يقول: تقطع جدولا ، ولا يكسر لها عظم ، أظنه قال: وتطبخ ، رواه ابن جريج عن عطاء وقال: تقطع آراباً وتطبخ بماء وملح وتهدى في الجيران.

وروى فى ذلك عن جابر بن عبد الله قوله وعن عائشة أم المؤمنين ، فروى ابن المنذر عن عطاء عن أبى كرز وأم كرز قالا : قالت امرأة من أهل عبد الرحمن بن أبى بكر ؛ لما ولدت امرأة عبد الرحمن ، نحرنا جزوراً ، فقالت عائشة : لا بل السنة شاتان متكافئتان يتصدق بهما عن الغلام و شاة عن الجارية تطبخ ولا تكسر لها عظم ، فتأكل و تطعم و تتصدق يكون ذلك فى السابع ، فإن لم يفعل ففى الرابع عشر ، فإن لم يفعل ففى إحدى و عشرين .

قال ابن المنذر وقال الشافعى: العقيقة سنة واجبة ، ويتقى فيها مسن العيوب ما يتقى في الضحايا ، ولا يباع لحمها ولا إهابها (٢٦٠) ولا يكسر عظامها ، ويأكل أهلها منها ويتصدقون ولا يمس الصبى بشيء من دمها ، قال أبو عمر : وقول مالك مثل الشافعى ، إلا أنه قال : يكسر عظامها ويطعم منها الجيران ، ولا يدعى الرجال كما يفعل بالوليمة ، قال : وقال ابن شهاب : لا بأس بكسر عظامها ، قالوا : لم يصح فى المنع من ذلك ولا فى كراهته سنة يجب المصير إليها ، وقد جرت العادة بكسر عظام اللحم ، وفى ذلك مصلحة أكله وتمام الانتفاع به . ولا مصلحة تمنع من ذلك ، والذين كرهوا كسر عظامها تمسكوا بالآثار التي ذكرناها عن الصحابة ذلك ، والذين كرهوا كسر عظامها تمسكوا بالآثار التي ذكرناها عن الصحابة

<sup>(</sup>٦٦) الإهاب : الجلد .

والتابعين ، وبالحديث المرسل الذي رواه أبو داود وذكروا في ذلك وجوهاً في الحكمة .

أحدها: إظهار شرف هذا الإطعام، وخطره إذا كان يقدم للآكلين ويهدى إلى الجيران ويطعم للمساكين، فاستحب أن يكون قطعاً، كل قطعة تامة في نفسها، لم يكسر من عظامها شيء، ولا نقص العضو منه شيئاً، ولا ريب أن هذا أجل موقعاً، وأدخل في باب الجود من القطع الصغار.

المعنى الثانى : أن الهدية إذا شرفت وخرجت عن حد الحقارة وقعت موقعاً حسناً عند المهدى إليه ، ودلت على شرف نفس المهدى وكبر همته ، وكان فى ذلك تفاؤلا بكبر نفس المولود وعلو همته وشرف نفسه .

المعنى الثالث: أنها لما جرت مجرى الفداء، استحب أن لا تكسر عظامها تفاؤلا بسلامة أعضاء المولود وصحتها وقوتها، وبما زال من عظام فدائه من الكسر وجرى كسر عظامها عند من كرهه مجرى تسميتها عقيقة، فهذه الكراهة في الكسر نظير تلك الكراهة في الاسم، والله أعلم.

#### الفصل الرابع عشر في السن الجزي فيها

قال الخلال في الجامع: باب ما يستحب من الأسنان في العقيقة ، ثم ذكر مسائل أبي طالب ، أنه سأل أبا عبد الله عن العقيقة ، تجزى بنعجة أو حمل كبير ؟ قال : فحل خير ، وقد روى ذكراناً وإناثاً . فإن كانت نعجة فلا بأس ، قلت : فالحمل . قال : الأسن خير (٢٧) ، وفي قول النبي عينا : ( من ولد له مولود ، فأحب أن ينسك عنه فليفعل ، فالدليل على أنه إنما يجزى فيها ما يجزى في النسك أحب أن ينسك عنه فليفعل ، فالدليل على أنه إنما واجباً وإما استحباباً ، يجرى سواها من الضحايا والهدايا ، ولأنه ذبح مسنون إما واجباً وإما استحباباً ، يجرى عرى الهدى والأضحية في الصدقة والمدية والأكل والتقرب إلى الله . فاعتبر فيها السن الذي يجزى فيهما ، ولأنه شرع بوصف التمام والكمال ، ولهذا شرع في حق الغلام شاتان وشرع أن تكونا متكافئين لا ينقص إحداهما عن الأخرى ، فاعتبر أن يكون شاتان وشرع أن تكونا متكافئين لا ينقص إحداهما عن الأخرى ، فاعتبر أن يكون

<sup>(</sup>٦٧) الأسن: المراد السمينة الممتلعة بالشحم.

سنهما سن الذبائح المأمور بها ، ولهذا جرت مجراها في عامة أحكامها .

قال أبو عمر بن عبد البر : وقد أجمع العلماء أنه لا يجوز فى العقيقة إلا ما يجوز فى الضحايا من الأزواج الثمانية إلا من شذ ممن لا يعد قوله خلافاً .

[ ٧٥ ] وأما ما رواه مالك فى الموطأ عن ربيعة بن أبى عبد الرحمن عن محمد ابن إبراهيم التيمى أنه قال : سمعت أبى يقول : تستحب العقيقة ولو بعصفور (٦٨) ، فإنه كلام خرج على التقليل والمبالغة ،

[ ٧٦ ] كقول رسول الله عَلَيْكُ لعمر في الفرس : « لا تأخذه ولو أعطاكه بدرهم »(٦٩) . وكقوله في الجارية : « إذا زنت فبيعوها ولو بضفير »(٧٠) .

وقال مالك: العقيقة بمنزلة النسك والضحايا، ولا يجوز فيها عوراء ولا عجفاء ولا مكسورة ولا مريضة، ولا يباع من لحمها شيء ولا جلدها، ويكسر عظامها ويأكل أهلها منها ويتصدقون.

#### الفصل الخامس عشر أنه لا يصح الاشتراك فيها

ولا يجزى الرأس إلا عن رأس ، هذا بتمامه تخالف فيه العقيقة ، الهدى والأضحية .

قال الخلال في جامعه: باب حكم الجزور عن سبعة ، أخبرني عبد الملك ابن عبد الحميد أنه قال لأبي عبد الله : يعق بجزور ؟ وقال الليث : قد عق بجزور ،

<sup>(</sup>٦٨) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٦٩) البخارى فى الزكاة . باب : هل يشترى صدقته ولا بأس أن يشترى صدقته غيره لأن النبى إنما نبى المتصدق خاصة عن الشراء ولم ينه غيره بلفظ : « لا تشتر ولا تعد فى صدقتك وإن أعطاكه بدرهم » . /١٠/١ . وفى الهبة . باب : لا يُحل لأحد أن يرجع فى هبته وصدقته ٩٦/٢ . وفى الهبة . باب : لا يُحل لأحد أن يرجع فى هبته وصدقته ٩٦/٢ . ومسلم فى الهبات . باب : كراهة شراء الإنسان ما تصدق به بمن تصدق عليه . حديث (٢) . والنسائى فى الزكاة . باب : شراء الصدقة والعود فيها ، حديث (٤٩) .

<sup>(</sup>٧٠) البخارى فى العتق . باب : كراهية التطاول على الرقيق ... ٨٤/٢ . وفى الحدود . باب : إذا زنت الأمة ١٨٢/٤ . وفى البيوع . باب : رجم الهود ، أهل الأمة ١٨٢/٤ . ومسلم فى الحدود . باب : رجم الهود ، أهل الذمة ، فى الزنى ، حديث (٣٢) . كما رواه كل من أبى داود والترمذى وابن ماجه ومالك فى الموطأ وأحمد ابن حنبل .

قلت : يعق بجزور عن سبعة ؟ أنا لم أسمع في ذلك بشيء ، ورأيته لا ينشط لجزور عن سبعة في العقوق .

قلت: لما كانت هذه الذبيحة جارية مجرى فداء المولود ، كان المشروع فيها دماً كاملا لتكون نفس فداء نفس ، وأيضاً فلو صح فيها الاشتراك لما حصل المقصود من إراقة الدم عن الولد ، فإن إراقة الدم تقع عن واحد ويحصل لباقى الأولاد إخراج اللحم فقط ، والمقصود نفس الإراقة عن الولد ، وهذا المعنى بعينه هو الذى لحظه من منع الاشتراك فى الهدى والأضحية ، ولكن سنة رسول الله عين أحق وأولى أن تتبع ، وهو الذى شرع الاشتراك فى الهدايا : وشرع فى العقيقة عن الغلام دمين مستقلين ، لا يقوم مقامهما جزور ولا بقرة ، والله أعلم .

# الفصل السادس عشر هل تشرع العقيقة بغير الغنم كالإبل والبقر أم لا ؟

وقد اختلف الفقهاء هل يقوم غير الغنم مقامها فى العقيقة ؟ قال ابن المنذر: واختلفوا فى العقيقة بغير الغنم ، فروينا عن أنس بن مالك ، أنه كان يعتى عن ولده الجزور ، وعن أبى بكرة أنه نجر عن ابنه عبد الرحمن جزوراً ، فأطعم أهل البصرة ، ثم ساق عن الحسن ، قال : كان أنس بن مالك يعتى عن ولده الجزور ،

[ ۷۷] ثم ذكر من حديث يحيى بن يحيى: ثنا هشيم عن عيينة بن عبد الرحمن عن أبيه أن أبا بكرة ولد له ابنه عبد الرحمن ، وكان أول مولود ولد فى البصرة ، فنحر عنه جزوراً (۷۱) فأطعم أهل البصرة ، وأنكر بعضهم ذلك، وقال أمر رسول الله عَيْنِيَةٍ بشاتين عن الغلام ، وعن الجارية بشاة ، ولا يجوز أن يعق بغير ذلك .

[ ٧٨ ] روينا عن يوسف بن ماهك ، أنه دخل مع ابن أبي مليكة على حفصة بنت عبد الرحمن بن أبي بكرة ، وولدت للمنذر بن الزبير غلاماً ، فقلت : هلا عققت جزوراً ؟ فقال : معاذ الله . كانت عمتى تقول : عن الغلام شاتان ، وعن الجارية شاة ، وقال مالك : الضأن في العقيقة أحب إلى من الإبل والبقر ،

<sup>(</sup>٧١) الجزور : الإبل ولم يصح بغير الشاة عقيقة .

والإبل فى الهدى أحب إلى من الغنم ، والإبل فى الهدى أحب إلى من البقر ، قال ابن المنذر : ولعل حجة من رأى أن العقيقة تجزى بالإبل والبقر قول النبي عَلَيْكَة : « مع الغلام عقيقة فأهريقوا عنه دماً » ولم يذكر دماً دون دم ، فما ذبح عن المولود على ظاهر هذا الخبر يجزى ، قال : ويجوز أن يقول قائل إن هذا مجمل ، وقول النبى على ظاهر هذا الخبر عن الغلام شاتان وعن الجارية شاة » مفسر ، والمفسر أولى من المجمل .

#### الفصــل السابع عشــر في بيان مصر فهـــا

قال الخلال في جامعه: في باب ذكر ما يتصدق به من العقيقة ويهدى ، أخبرنا عبد الله بن أحمد أن أباه قال: العقيقة تؤكل ويهدى منها ، أخبرنا عصمة ابن عصام ثنا حنبل قال: سمعت أبا عبد الله يسأل عن العقيقة : كيف يصنع بها ؟ قال : كيف شئت ، قال : وقال ابن سيرين يقول : اصنع ما شئت ، قيل له : يأكلها أهلها ؟ قال : نعم ، ولا تؤكل كلها ، ولكن يأكل ويطعم ، وكذلك قال في يأكلها أهلها ؟ قال في رواية ابن الحارث وصالح ابنه : يأكل ويطعم جيرانه ، وقال له ابنه عبد الله : كم يقسم من العقيقة ؟ قال : ما أحب ، وقال الميموني سألت أبا عبد الله : أيؤكل من العقيقة ؟ قال : نعم ، يؤكل منها ، قلت : كم ؟ قال : لا أدرى ، أما الأضاحي فحديث ابن مسعود وابن عمر ، ثم قال لي : ولكن العقيقة أدرى ، أما الأضاحي فحديث ابن مسعود وابن عمر ، ثم قال لي : ولكن العقيقة وكل منها ، قلت : الفقراء من الجيران ؟ قال أبو عبد الله : يهدى ثلثى الأضحية إلى الجيران ، قلت : الفقراء من الجيران ؟ قال : نعم ، من شبه به فليس قال : بلى ، فقراء الجيران ، قال : تشبه العقيقة به ؟ قال : نعم ، من شبه به فليس ببعيد .

قال الخلال: وأخبرنى محمد بن على ثنا الأثرم أن أبا عبد الله ، قيل له فى العقيقة: يدخر منها مثل الأضاحى ؟ قال: لا أدرى ، أخبرنى منصور أن جعفراً حدثهم قال: سمعت أبا عبد الله يسئل عن العقيقة ، قيل: يبعث منها إلى القابلة شيء أراه ؟ قال: نعم ؛ وأخبرنى عبد الملك أنه سمع أبا عبد الله يقول: ويهدى إلى القابلة منها ، يحكى أنه أهدى إلى القابلة حين عق عن الحسين ، يعنى النبي عليها .

[ ٧٩] قال الخلال: أنا محمد بن أحمد قال: ثنا أبى ثنا حفص بن غياث ثنا جعفر بن محمد عن أبيه – أن النبى عَيْضًا أمرهم: أن يبعثوا إلى القابلة برجل من العقيقة، رواه البيهقى من حديث حسين بن زيد عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جده عن على، أن رسول الله عَيْضًا أمر فاطمة،

[ ٨٠] فقال: « زنى شعر الحسين وتصدقى بوزنه فضة، وأعطى القابلة رجل العقيقة »(٧١) ، رواه الحميدى عن حسين عن جعفر بن محمد عن أبيه أن عليا أعطى القابلة رجل العقيقة ، واختلف هل يدعى إليها الناس كما يفعل بالوليمة ، أو يهدى ولا يدعى الناس إليها ؟ فقال: أبو عمر بن عبد البر قول مالك: إنه يكسر عظامها ويطعم منها الجيران ، ولا يدعى الرجال كما يفعل بالوليمة ، ولا أعرف غيره كره ذلك ، والله أعلم .

### الفصـــل الثامن عشـــر ف حكم اجتماع العقيقة والأضحيــة

قال الخلال: باب ما روى أن الأضحية تجزى عن العقيقة ، أنا عبد الملك الميمونى ، أنه قال لأبى عبد الله : يجوز أن يضحى عن الصبى مكان العقيقة ؟ قال : لا أدرى ، ثم قال : غير واحد يقول به ، قلت : من التابعين ؟ قال : نعم . وأنّ عبد الملك في موضع آخر ، قال : ذكر أبو عبد الله أن بعضهم قال : فإن ضمي أجزأ عن العقيقة ؛ وأخبرنا عصمة بن عصام ثنا حنبل ، أن أبا عبد الله قال : أرجر أن تجزى الضحية عن العقيقة إن شاء الله تعالى لمن لم يحق .

وأخبرنى عصمة ، فى موضع آخر ، قال حنبل: إن أبا عبد الله قال : فإن ضحى عنه أجزأت عنه الضحية عن العقوق ، قال : ورأيت أبا عبد الله اشترى أضحية ذبحها عنه وعن أهله ، وكان ابنه عبد الله صغيراً فذبحها ، أراه – أراد بذلك العقيقة والأضحية – وقسم اللحم وأكل منها .

<sup>(</sup>٧٢) الحاكم في المستدرك عن على وقال : صحيح الإسناد ولم يخرجاه . وقال الحافظ الذهبي في التلخيص : صحيح ، قلت : لا . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني ، حديث (٣١٧٥) .

أخبرنا عبد الله بن أحمد قال: سألت أبي عن العقيقة يوم الأضحى تجزى أن تكون أضحية وعقيقة ؟ قال: إما أضحية وإما عقيقة على ما سمى ، وهذا يقتضى ثلاث روايات عن أبى عبد الله ، إحداها: إجزاؤها عنهما ، والثانية : وقوعها عن أحدهما ، والثالثة : التوقف ، ووجه عدم وقوعها عنهما أنهما ذبحان بسببين مختلفين ، فلا يقوم الذبح الواحد عنهما كدم المتعة ودم الفدية ، ووجه الإجزاء حصول المقصود منهما بذبح واحد ، فإن الأضحية عن المولود مشروعة كالعقيقة عنه ، فإذا ضحى ونوى أن تكون عقيقة وأضحية وقع ذلك عنهما ، كما لو صلى ركعتين ينوى بهما تحية المسجد وسنة المكتوبة ، أو صلى بعد الطواف فرضاً أو سنة مكتوبة وقع عنه ، وعن ركعتى الطواف ، وكذلك لو ذبح المتمتع والقارن شاة يوم النحر أجزاً عن دم المتعة وعن الأضحية ، والله أعلم .

# الفصل التاسع عشر في الفصل المام عنه أبواه هل يعق عن نفسه إذا بلغ في حكم من لم يعق عنه أبواه هل يعق عن نفسه إذا بلغ

قال الخلال: باب ما يستحب لمن لم يعق عنه صغيراً أن يعق عن نفسه كبيراً ، ثم ذكر من مسائل إسماعيل بن سعيد الشالنجى ، قال : سألت أحمد عن الرجل يخبره والده ، أنه لم يعق عنه ، هل يعق عن نفسه ؟ قال : ذلك على الأب ، ومن مسائل الميمونى قلت لأبى عبد الله : إن لم يعق عنه صغيراً ، هل يعق عن نفسه كبيراً ؟ فذكر شيئاً ، يروى عن الكبير ضعفه ، ورأيته يستحسن ، إن لم يعق عنه صغيراً أن يعق عنه كبيراً ، وقال : إن فعله إنسان لم أكرهه ، قال : وأخبرنى عبد الملك في موضع آخر ، أنه قال لأبى عبد الله : فيعق عنه كبيراً ، قال : لم أسمع في الكبير شيئاً ، قلت : أبوه معسر ثم أيسر ، فأراد أن لا يدع ابنه حتى يعق عنه ، قال : لا أدرى ولم أسمع في الكبير شيئاً ، ثم قال لى : ومن فعله فحسن ، ومن الناس من يوجبه .

[ ٨١] قال الخلال: أتى أبو المثنى العنبرى أن أبا داود حدثهم، قال: سمعت، أحمد يحدث بحديث الهيثم بن جميل عن عبد الله بن المثنى عن ثمامة عن أنس أن النبى عَلِيلَةً عق عن نفسه.

[ ۸۲ ] قال أحمد : عبد الله بن المحرر عن قتادة عن أنس ، أن النبي عَلَيْظُةٍ عق ( منكر ) وضعف عبد الله بن محرر . [ ۸۳ ] قال الخلال: أنا محمد بن عوف الحمصي ثنا الهيثم بن جميل ثنا عبد الله بن محرر المثنى عن رجل من آل أنس، أن النبي عَلَيْكُ عق عن نفسه بعدما جاءته النبوة.

[ **٨٤** ] وفى مصنف عبد الرزاق ، أنا عبد الله بن محرر عن قتادة عن أنس ، أن النبى عَلَيْنَةً عق عن نفسه بعد النبوة (<sup>٧٣)</sup> ، قال عبد الرزاق : إنما تركوا ابن محرر لهذا الحديث .

#### الفصــل العشــرون في حكم جلدهـا وسواقطهـا

قال الخلال: أخبرنى عبد الملك الميمونى أن: أبا عبد الله قال له إنسان فى العقيقة: الجلد والرأس والسقط تباع ويتصدق به ، قال : يتصدق به ، قال عبد الله ابن أحمد: ثنا أبي ثنا يزيد ثنا هشام عن الحسن أنه قال : يكره أن يعطى جلد العقيقة والأضحية على أن يعمل به . قلت : معناه يكره أن يعطى فى أجرة الجازر والطباخ ، وقد تقدم قوله فى رواية حنبل ، اصنع بها ما شئت ، وقوله فى رواية عبد الله : يقسم منها ما أحب ، وقال أبو عبد الله بن حمدان : فى رعايته . ويجوز بيع جلودها وسواقطها ورأسها ، والصدقة بثمن ذلك نص عليه ، وقيل : يحرم البيع ولا يصح ، وقيل : ينقل حكم الأضحية إلى العقيقة وعكسه ، فيكون فيهما روايتان بالنقل والتخريج ، والتفرقة أشهر وأظهر .

قلت: النص الذى ذكره هو ما ذكرناه من مسائل الميمونى ، وهو محتمل لما ذكره ومحتمل لعكسه ، إنه يتصدق به دون ثمنه ، فتأمله إلا أن يكون عنه نص آخر صريح بالبيع ، وقد قال فى رواية جعفر بن محمد وقد سئل عن جلد البقرة فى الأضحية ، فقال : قد روى عن ابن عمر أنه قال : يتصدق به ، وهو مخالف الجلد الشاة يتخذ منه مصلى ، وهذا لا ينتفع به فى البيت ، قال : إن جلد البقرة يبلغ كذا .

<sup>(</sup>٧٣) عبد الرزاق فى المصنف بلفظ: « عقى رسول الله عَلَيْكُ عن نفسه بعدما بعث بالنبوة » . حديث (٧٣) . والهيشمى فى مجمع الزوائد بلفظ: « عقى النبى عن نفسه بعدما بعث نبيا » . وقال: رواه البزار والطبرانى فى الأوسط ورجال الطبرانى رجال الصحيح خلا الهيثم بن جميل وهو ثقة وشيخ الطبرانى أحمد بن مسعود الخياط المقدسي ليس هو فى الميزان . ٩/٤ .

قال الخلال: وأخبرنى عبد الملك بن عبد الحميد أن أبا عبد الله قال: ابن عمر باع جلد البقرة وتصدق بثمنه. قال: وهذا لا يباع ، لأن جلد البعير والبقرة ليس ينتفع به أحد يتخذه فى البيت يجلس عليه ، ولا يصلح ههنا لشيء ، إنما يباع ويتصدق بثمنه ، وجلد الشاة يتخذ لضروب ، وقال الأثرم: سمعت أبا عبد الله ، وذكر قول ابن عمر: أنه كان يقول فى جلد البقرة يباع ويتصدق به وكأنه يذهب إلى أن ثمنه كثير ، وقال أبو الحارث: سئل أبو عبد الله عن جلد البقرة إذا ضحى بها ، فقال: ابن عمر يروى عنه: يبيعه ويتصدق به ، وقال إسحاق بن منصور ، قلت لأبى عبد الله : جلود الأضاحى ما يصنع بها ، قال: ينتفع بها ويتصدق بثمنها ؟ قال: نعم ، حديث ابن عمر .

[ ٨٥] وقال المروزى (٢٤): مذهب أبي عبد الله أن لا يباع جلود الأضاحي وأن يتصدق بها ، واحتج بحديث النبي عَلَيْكُ أنه أمر أن يتصدق بجلودها وأجلتها ، وقال في رواية حنبل: لا بأس أن يتخذ من جلود الأضحية وطاء يقعد عليه ، ولا يباع إلا أن يتصدق به ؟ فقال: لا ، ينتفع بجلود الأضاحي قيل له: يأخذ لنفسه ينتفع به ، قال: ما كان واجباً أو كان عليه نذراً وما أشبه هذا فإنه يبيعه ويتصدق بثمنه ، وما كان تطوعاً فإنه ينتفع به في منزله إن شاء ، قال: وقال في رواية جعفر ابن محمد: يتصدق بجلد الأضحية ويتخذ منه في البيت إهاباً ولا يبيعه ، وفي رواية أبي الحارث: يتصدق بجلودها وينتفع بها ولا يبيعها ، وفي رواية الميموني: لا يباع ويتصدق به ، قالواله: فيبيعه ويتصدق بثمنه ؟ قال: لا يتصدق به كا هو .

[ ٨٦] وقال أحمد بن القاسم إن أبا عبد الله قال فى جلد الأضحية: يستحب أن يكون ثمنها فى المنخل أو الشيء مما يستعمل فى البيت، ولا يعطى أجراً لجزار. قال أبو طالب: سألت أبا عبد الله عن جلود الأضاحى، قال: الشعبى وإبراهيم يقولان: لا يبتاع به غربال أو منخل، قال: يقولون يبتاع بالجلد غربالا أو منخلا ولا يبيعه ويشترى به، قلت: يعاوض به؟ قال: نعم. قلت: يعجبك هذا؟ قال: إنما يجعله لله ولا يبيعه. النبى عَلَيْكُم أمر علياً (٢٥) أن يتصدق بالجلال

<sup>(</sup>٧٤) عبد الله بن عثمان بن جبلة الأزدى توفى سنة ٢٢١ ه .

<sup>(</sup>۷۰) عن على بن أبي طالب قال : و بعثنى النبي فقمت على البُدُن فأمرنى فقسمت لحومها ثم أمرنى فقسمت جلالها وجلودها ، . البخارى في الحج . باب : لا يعطى الجزار من الهدى شيئاً ٢٩٦/١ .

والجلود ، قلت : فيعطى الذى يذبح ، قال : لا ، قلت : أبيعه وأتصدق به ؟ قال : لا ، كان ابن عمر يدفعه إليهم فيبيعونه لأنفسهم ، قلت : أبيعه بثلاثة دراهم ، أعطيه ثلاثة مساكين ، قال : اجمعهم وادفعه إليهم ، قال : وكان مسروق وعلقمة يتخذونه مصلى أو شيئاً فى البيت ، هذا أرخض ما يكون فيه أن يتخذه فى بيته . وقال حرب : قلت لأحمد : رجل أخذ جلد أضحية فقومه وتصدق بثمنه وحبس الجلد ، قال : لا بأس أن يبيع جلد الأضحية .

ثم قال الخلال: باب استحبابه لبيع جلد البقرة ويتصدق بثمنه ، أخبرنى منصور بن الوليد: أن جعفر بن محمد حدثهم أن أبا عبد الله ، قيل له: جلد البقرة ؟ قال: قد روى عن ابن عمر أنه قال: يبيعه ويتصدق به ، وهو مخالف لجلد الشاة تتخذ منه مصلى ، وهذا لا ينتفع به فى البيت ، قال: إن جلد البقرة يبلغ كذا . وقال أبو الحارث: إن أبا عبد الله سئل عن جلد البقرة إذا ضحى بها قال: ابن عمر يروى عنه أن قال: يبيعه ويتصدق به ، وقال مهنا: سألت أحمد عن الرجل ، يشترى البقرة يضحى بها ، يبيع جلدها بعشرين درهما وأكثر من عشرين ، فيشترى بثمن الجلد أضحية يضحى بها ، ما ترى فى ذلك ؟ فقال: يروى فيه عن ابن عمر مثل هذا ، وقال إسحاق بن منصور: قلت لأبى عبد الله: جلود الأضاحى ما يصنع بها ؟ قال: ينتفع بها ويتصدق بثمنها ، قلت: تباع ويتصدق بثمنها ؟ قال: نعم . حديث ابن عمر ، فهذه نصوصه فى جلد العقيقة والأضحية وفى الواجب والمستحب كا ترى ، والله أعلم .

#### الفصــل الحادى والعشــرون فيما يقال عند ذبحهــا

[ ۸۷] قال ابن المنذر: ذكر تسمية من يعق عنه ، ثنا عبد الله بن محمد ثنا أبي ثنا هشام عن أم جريج عن يحيى بن سعيد عن عمرة عن عائشة ، قالت : قال

وباب: يُتصدق بجاود الهدى بلفظ: و أمر النبي عليا أن يقوم على بُدنه وأن يقسم بدنه كلها لحومها وجلودها وجلالها ولا يُعطى فى جزارتها شيئا ، وباب: يتصدق بجلال البدن بلفظ: و أهدى النبي مائة بدنة فأمرنى بلحومها فقسمتها ثم أمرنى بجلالها فقسمتها ثم بجلودها فقسمتها ، ٢٩٦/١، وفي الوكالة ، باب: وكالة الشريك الشريك في القسمة وغيرها ... بلفظ: و أمرنى وسول الله أن أتصدق بجلال البدن التي نحرت وبجلودها ، ٢٩٧٠ ، ومسلم في الحج ، باب: في الصدقة بلحوم الهدى وجلودها وجلالها ، حديث نحرت وبجلودها » . ٢١/٢ ، ومسلم في الحج ، باب: في الصدقة بلحوم الهدى وجلودها وجلالها ، حديث (٣٤٨) ، ورواه كل من أبي داود وابن ماجه وأحمد .

النبى عَلَيْكُ : « اذبحوا على اسمه فقولوا « بسم الله » اللهم لك وإليك ، هذه عقيقة فلان » (٢٦) قال ابن المنذر : وهذا حسن ، وإن نوى العقيقة ولم يتكلم به أجزأه إن شاء الله .

باب: ما يقال عند ذبح العقيقة ، وقال الخلال أنا أحمد بن محمد بن مطر وزكريا بن يحيى أن أبا طالب حدثهم ، أنه سأل أبا عبد الله ، إذا أراد الرجل أن يعق كيف يقول ؟ قال يقول : بسم الله – ويذبح على النية كما يضحى بنيته ، يقول هذه عقيقة فلان بن فلان – وظاهر هذا أنه اعتبر النية واللفظ جميعاً ، كما يلبى ويحرم عن غيره بالنية واللفظ ، فيقول : لبيك اللهم عن فلان – أو إحرامى عن فلان – ويؤخذ من هذا أنه إذا أهدى له ثواب عمل أن ينويه عنه ، ويقول : اللهم هذا عن فلان أو اجعل ثوابه لفلان ، وقد قال بعضهم : ينبغى أن يعلقه بالشرط فيقول . اللهم إن كنت قبلت منى هذا العمل فاجعل ثوابه لفلان ، لأنه لا يدرى أقبل منه أم لا . وهذا لا حاجة إليه ، والحديث يرده ، فإن النبي عَيَّالِيَّهُ لم يقل لَن سمعه يلبى عن شبرمة قل : لا حاجة إليه ، والحديث يرده ، فإن النبي عَيَّالِيَّهُ لم يقل لَن سمعه يلبى عن شبرمة قل : عج عن قريب ذلك ، ولا في حديث واحد ألبتة ، وهديه أولى ما اتبع : ولا يحفظ عن أحد من السلف ألبتة ، أنه علق الإهداء والضحية والعقيقة عن الغير بالشرط ، بل عن أحد من السلف ألبتة ، أنه علق الإهداء والضحية والعقيقة عن الغير بالشرط ، بل المنقول عنهم : اللهم هذا عن فلان بن فلان وهذا كاف ، فإن الله سبحانه – إنما المنقول عنهم : اللهم هذا عن فلان بن فلان وهذا كاف ، فإن الله سبحانه – إنما يوصل إليه ما قبله من العمل ، شرطه المهدى أو لم يشرطه ، والله أعلم .

#### الفصل الثانى والعشسرون في حكم اختصاصها بالأسابيسع

ههنا أربعة أمور تتعلق بالسابع: عقيقته ، وحلق رأسه ، وتسميته (۱۷۷ وختانه ، وأما تسميته وختانه فيه ، وختانه ، فالأولان مستحبان في اليوم السابع اتفاقاً ، وأما تسميته وختانه فيه ، فمختلف فيهما كما سنذكره إن شاء الله تعلى ، وقد تقدمت الآثار بذبح العقيقة يوم السابع ، وحكمة هذا والله أعلم أن الطفل حين يولد يكون أمره متردداً بين السلامة والعطب ، ولا يدرى هل هو من أمر الحياة أو لا ، إلى أن تأتى عليه مدة يستدل بما

<sup>(</sup>٧٦) السيوطى فى جمع الجوامع وعزاه لابن المنذر عن عائشة ٩٥/١ .

<sup>(</sup>٧٧) التسمية لم تحدد بالسابع فقد يسمى قبل ذلك .

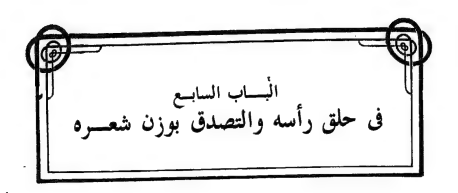
يشاهد من أحواله فيها على سلامة بنيته وصحة خلقته ، وأنه قابل للحياة ، وجعل مقدار تلك المدة أيام الأسبوع فإنه دور يومى ، كما أن السنة دور شهرى .

هذا هو الزمان الذي قدره الله يوم خلق السموات والأرض ، وهو تعالى خص أيام تخليق العالم بستة أيام ، وكنى كل يوم منها اسماً يخصه به ، وخص كل يوم منها بصنف من الخليقة أوجده فيها ، وجعل يوم إكال الخلق واجتماعه ، وهو يوم اجتماع الخليقة مجمعاً وعيداً للمؤمنين ، يجتمعون فيه لعبادته وذكره والثناء عليه وتحميده وتمجيده والتفرغ من أشغال الدنيا لشكره والإقبال على خدمته ، وذكر ما كان فى ذلك اليوم من المبدأ ، وما يكون فيه من المعاد ، وهو اليوم الذي استوى فيه الرب تبارك وتعالى على عرشه ، واليوم الذي خلق الله فيه أبانا آدم ، واليوم الذي أسكنه في الجنة ، واليوم الذي أخرجه منها ، واليوم الذي ينقضي فيه أجل الدنيا وتقوم الساعة ، وفيه يجيء الله سبحانه وتعالى ويحاسب خلقه ، ويدخل أهل الجنة منازلهم ، وأهل النار منازلهم .

والمقصود أن هذه الأيام أول مراتب العمر ، فإذا استكملها المولود ، انتقل إلى المرتبة الثانية وهي السنين ، فما نقص عن هذه الأيام فغير مستوف للخليقة ، وما زاد عليها فهو مكرر يعاد عند ذكره اسم ما تقدم من عدده ، فكانت الستة غاية لتمام الخلق ، وجمع في آخر اليوم السادس منها ، فجعلت تسمية المولود وإماطة الأذى عنه وفديته وفك رهانه في اليوم السابع ، كا جعل الله سبحانه اليوم السابع من الأسبوع عيداً لهم ، يجتمعون فيه مظهرين شكره وذكره ، ﴿ فرحين بما آتاهم الله من فضله ﴾ (٢٨) من تفضيله لهم على سائر الخلائق المخلوقة في الأيام قبله .

فإن الله سبحانه أجرى حكمته بتغير حال العبد فى كل سبعة أيام وانتقاله من حال إلى حال ، فكان السبعة طوراً من أطواره وطبقاً من أطباقه . ولهذا تجد المريض تتغير أحواله فى اليوم السابع ، ولابد إما إلى قوة وإما إلى انحطاط ، ولما اقتضت حكمته سبحانه ذلك ، شرع لعباده كل سبعة أيام يوماً يرغبون فيه إليه ، يتضرعون إليه ويدعونه ، فيكون ذلك من أعظم الأسباب فى صلاحهم وفى معاشهم ومعادهم ، ودفع كثير من الشرور عنهم ، فسبحان من بهرت حكمته العقول فى شرعه وخلقه .

<sup>(</sup>٧٨) آل عمران : الآية (١٧٠) .



[ ٨٨ ] قال أبو عمر بن عبد البر: أما حلق رأس الصبى عند العقيقة - فإن العلماء كانوا يستحبون ذلك ، وقد ثبت عن النبى عَيْسَتُهُ أنه قال في حديث العقيقة : « ويحلق رأسه ويسمى » وقال الخلال في الجامع : ذكر حلق رأس الصبى والصدقة بوزن شعره ، أخبرني محمد بن على : ثنا صالح أن أباه قال : يستحب أن يحلق يوم سابعه ، وروى سلمان بن عامر عن النبى عَيْسَهُ : « أميطوا عنه الأذى » ، قال : يحلق رأسه ، وقال حنبل : سمعت أباه عبد الله يقول : يحلق رأس الصبى .

وقال الفضل بن زياد: قلت لأبي عبد الله: يقول يحلق رأس الصبى ؟ قال: نعم. قلت: فيدمى ؟ قال: لا ، هذا من فعل الجاهلية ، وقال صالح بن أحمد قال أبي : ويقال إن فاطمة رضى الله عنها حلقت رأس الحسن والحسين وتصدقت بوزن شعرهما ورقاً ، وقال حنبل: سمعت أبا عبد الله قال: لا بأس أن يتصدق بوزن شعر الصبى .

[ **٨٩** ] وقد روى مالك فى موطأه عن جعفر بن محمد عن أبيه ، قال : وزنت فاطمة شعر حسن وحسين وزينب وأم كلثوم ، فتصدقت بزنة ذلك فضة (١) .

[ • • ] وفي الموطأ أيضاً عن ربيعة بن أبي عبد الرحمن عن محمد بن على ابن الحسين ، أنه قال : وزنت فاطمة بنت رسول الله عَلَيْكُم شعر حسن وحسين ، فتصدقت بزنته فضة (٢) .

<sup>(</sup>١) مالك في الموطأ في العقيقة . باب : ما جاء في العقيقة (٢) . `

<sup>(</sup>٢) مالك في الموطأ في العقيقة . باب : ما جاء في العقيقة (٣) .

[ ٩١ ] وقال يحيى بن بكير : حدثنا ابن لهيعة عن عمارة بن عروبة عن ربيعة ابن أبى عبد الرحمن عن أنس بن مالك أن رسول الله عَلَيْكُ أمر بحلق رأس الحسن والحسين يوم سابعهما فحلقا وتصدق بوزنه فضة .

[ ٩٢] وقال عبد الرزاق: أخبرنا ابن جريج ، قال: سمعت محمد بن على يقول: كانت فاطمة بنت رسول الله عَلَيْكُ لا يولد لها ولد إلا أمرت به فحلق ثم تصدقت بوزن شعره ورقاً (٣).

قال أبو عمرو قال عطاء : يبدأ بالحلق قبل الذبح ، قلت : وكأنه والله أعلم قصد بذلك تمييزه عن مناسك الحج ، وأن لا يشبه به فإن السنة في حقه أن يقدم النحر على الحلق ، ولا أحفظ عن غير عطاء في ذلك شيئاً .

[ ٩٣ ] وقد ذكره ابن إسحاق عن عبد الله بن أبي بكر عن محمد بن على ابن الحسين عن على ، قال : عق رسول الله عَيْشَة عن الحسن بشاة ، وقال : « يا فاطمة ! احلقي رأسه وتصدق بزنة شعره فضة » قال : فوزنته فكان وزنه درهماً أو بعض دراهم (٤) .

[ 45 ] وقد ذكر البيهقى من حديث ابن عقيل عن ابن أبى الحسين عن أبى رافع ، أن حسناً حين ولدته أمه ، أرادت أن تعق عنه بكبش عظيم ، فأتت النبى عليه فقال : « لا تعقى عنه بشيء ، ولكن احلقى شعر رأسه ثم تصدق بوزنه من الورق فى سبيل الله أو على ابن السبيل » ، وولدت الحسين من العام المقبل ، فصنعت مثل ذلك (٥) ، قال البيهقى : إن صح فكأنه أراد أن يتولى العقيقة عنها بنفسه كا روينا .

فصل – ويتعلق بالحلق مسألة القزع ، وهي حلق بعض رأس الصبي وترك بعضه ،

7 و قال: أخرجاه في الصحيحين من حديث عبد الله بن عمر عن عمر

<sup>(</sup>٣) عبد الرزاق في المصنف في العقيقة (٧٩٧٣).

<sup>(</sup>٤) الترمذي في الأضحية . باب : العقيقة بشاة وقال : حسن غريب وإسناده ليس بمتصل وأبو جعفر محمد بن على بن الحسين لم يدرك على بن أبي طالب ... ٣١٧/٦ . ٣١٨ .

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه .

ابن نافع عن أبيه عن ابن عمر قال: نهى رسول الله عليه عن القزع – والقزع أن يحلق بعض رأس الصبى ويدع بعضه (١) ، قال شيخنا: وهذا من كال محبة الله ورسوله للعدل ، فإنه أمر به حتى فى شأن الإنسان مع نفسه ، فنهاه أن يحلق بعض رأسه ويترك بعضه ، لأنه ظلم للرأس حيت ترك بعضه كاسياً وبعضه عارياً ، ونظير هذا أنه نهى عن الجلوس بين الشمس والظل (٧) ، فإنه ظلم لبعض بدنه ، ونظيره نهى أن يمشى الرجل فى نعل واحدة ، بل إما أن ينعلهما أو يحفيهما (٨) ، والقزع أربعة أنواع:

أحدها: أن يحلق من رأسه مواضع من ههنا وههنا، مأخوذ من تقزع السحاب وهو تقطعه.

الثانى: أن يحلق وسطه ويترك جوانبه ، كما يفعله شمامسة (٩) النصارى . الثالث: أن يحلق جوانبه ويترك وسطه ، كما يفعله كثير من الأوباش والسفل .

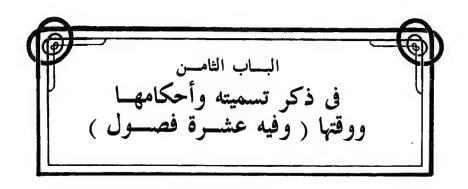
الرابع: أن يحلق مقدمه ويترك مؤخره ، وهذا كله من القزع ، والله أعلم .

 <sup>(</sup>٦) البخارى فى اللباس. باب: القزع ٤١/٤. ومسلم فى اللباس والزينة. باب: كراهة القزع
 (١١٣). كما رواه أصحاب السنن.

<sup>(</sup>٧) نهى رسول الله عَلَيْكُ عن الجلوس بين الشمس والظل فقال : ﴿ إِذَا كَانَ أَحَدَكُمُ فَى الشَّمَسِ ، فقلصَ عنه الظل وصار بعضه فى الشمس وبعضه فى الظل فليقم ﴾ . أبو داود فى الأدب . باب : فى الجلوس بين الظل والشمس (٤٨٢١) . كما روى ابن ماجه عن طريق ابن بريدة عن أبيه أن النبى عَلِيْكُ ﴿ نهى أَن يُقعد بين الظل والشمس ﴾ . ابن ماجه فى الأدب . باب : الجلوس بين الظل والشمس (٣٧٢٣) .

<sup>(</sup>٨) عن أبى هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال : و لا يمشى أحدكم فى نعل واحدة ليحفهما أو لينعلهما جميعاً » . البخارى فى اللباس . باب : لا يمشى فى نعل واحد ٣٤/٤ . وعنه أيضا أن رسول الله على قال : و إذا انقطع شيستم ( أحد سيور النعل ) أحدكم ، فلا يمشى فى الأخرى حتى يصلحها . مسلم فى اللباس والزينة . باب : استحباب لبس النعال فى اليمين أولاً .... وكراهة المشى فى نعل واحدة (٦٩) .

 <sup>(</sup>٩) شمامسة: مفردها شماس، وهو من يقوم بالخدمة الكنسية، ومرتبته دون القسيس. وهي كلمة سريانية.



- ١ الفصل الأول: في وقت التسمية .
- ٢ الفصل الثاني: فيما يُستحب من الأسماء وما يحرم منها وما يكره .
  - ٣ الفصل الثالث: في استحباب تغيير الاسم إلى غيره لمصلحة .
    - ٤ الفصل الرابع:في جواز تكنية المولود بأبي فلان .
    - الفصل الخامس: في أن التسمية حق للأب دون الأم .
  - ٦ الفصل السادس: في الفرق بين الاسم، والكنية، واللقب.
- الفصل السابع: في حكم التسمية باسم نبينا عليه الصلاة والسلام والتكنى
   بكنيته إفراداً وجمعاً ، وذكر الأحاديث في ذلك .
  - ٨ الفصل الثامن: في جواز التسمية بأكثر من اسم واحد.
- ٩ الفصل التاسع: في بيان ارتباط معنى الاسم بالمسمى والمناسبة ألتي بينهما .
- ١٠ الفصل العاشر: في بيان أن الخلق يدعون يوم القيامة لآبائهم لا لأمهاتهم .

#### الفصــل الأول في وقت التسميــة

قال الخلال في جامعه: باب ذكر تسمية الصبي ، أخبرني عبد الملك بن عبد الحميد قال: تذاكرنا لِكَم يسمى الصبي ؟ فقال لنا أبو عبد الله: أما ثابت فروى عن أنس أنه يسمى لثلاثة ، وأما سمرة فيسمى يوم السابع ، يعنى حديث سمرة فيقتضى التسمية يوم السابع . أخبرني جعفر بن محمد أن يعقوب بن بختان حدثهم ، أن أبا عبد الله قال : حدثنى أنس : يسمى لثلاثة ، وحديث سمرة قال : يسمى يوم سابعه ، حدثنا محمد بن على : حدثنا صالح أن أباه قال : كان يستحب أن يسمى يوم السابع ، وذكر حديث سمرة .

[ 47 ] وقال ابن المنذر فى الأوسط ، ذكر تسمية المولود يوم سابعه ، جاء الحديث عن النبى عَلَيْكُ ، أنه أمر أن يسمى المولود يوم سابعه ، وقد ذكرنا إسناده من حديث عبد الله بن عمرو ، قلت : أراد حديث أبى إسحاق عن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده . أمر رسول الله عَلِيْكُ حين سابع المولود : بتسميته وعقيقته ووضع الأذى عنه ، وقد تقدم ذكره وذكر حديث سمرة . وقال البيهقى فى سننه باب تسمية المولود حين يولد ، وهو أصح من السابع ،

[ ٩٧ ] ثم روى من حديث حماد بن سلمة عن ثابت عن أنس قال : « ذهبت بعبد الله بن أبي طلحة إلى رسول الله على حين ولد ، ورسول الله يهنأ بعيراً له ، فقال له : هل معك تمر ؟ قلت : نعم ! فناولته تمرات - فألقاهن في فيه ، فلاكهن ثم فغر فاه الصبى فمجه في فيه ، فجعل الصبى يتلمظه ، فقال النبى عليه الصلاة والسلام : حب الأنصار التمر »(١) أخرجاه في الصحيحين من حديث أنس بن سيرين عن أنس بن مالك ،

<sup>(</sup>۱) مسلم فى الآداب . باب : استحباب تحنيك المولود ... (۲۲) . وأبو داود فى الأدب . باب : فى تغيير الأسماء (٤٩٥١) . وأحمد فى المسند ٣١٥/١ ، ٢١٢ . وبرواية أطول : مسلم فى فضائل الصبحابة . باب : من فضائل أبى طلحة الأنصارى (١٠٧) . وأحمد فى المسند ٢١٠٦ ، ١٩٦ ، ٢٨٨ . يهنأ : أى يطليه بالهناء وهو القطران .

[ ۹۸ ] وذكر حديث بريد بن عبد الله بن أبي بردة عن أبي موسى ، قال : ولد لي غلام فأتيت به النبي عَلِيْنِيْدٍ فسماه إبراهيم وحنكه بتمرة (٢) .

[ 99] قلت: وفي الصحيحين من حديث سهل بن سعد الساعدى ، قال : أتى بالمنذر بن أبي أسيد إلى رسول الله عليه حين ولد ، فوضعه النبي عليه الصلاة والسلام على فخذه وأبو أسيد جالس ، فَلَهَى النبي عَلَيْكُ بشيء بين يديه فأمر أبو أسيد بابنه ، فاحتمل من على فخذ النبي عليه الصلاة والسلام . فقال رسول الله عليه أبو أسيد أقلبناه يا رسول الله ! فقال : ما اسمه ؟ عَلَيْكَ : « أين الصبي ؟ فقال أبو أسيد أقلبناه يا رسول الله ! فقال : ما اسمه ؟ قال : لا ، ولكن اسمه المنذر »(٣) .

[ • • ١ ] وفى صحيح مسلم من حديث سليمان بن المغيرة عن ثابت عن أنس قال : قال رسول الله عليه : « ولد لى الليلة غلام ، فسميته باسم أبي إبراهيم » ، وذكر باق الحديث فى قصة موته ، وقال أبو عمر بن عبد البر : فى الاستيعاب ، وولدت له مارية القبطية – سريته ، إبراهيم فى ذى الحجة سنة ثمان ، وذكر الزبير عن أشياخه أن أم إبراهيم ولدته بالعالية ، وعتى عنه بكبش يوم سابعه ، وحلق رأسه ، حلقه أبو هند ، فتصدق بزنة شعره فضة على المساكين ، وأمر بشعره فدفن فى الأرض وسماه يومئذ ، هكذا قال الزبير : وسماه يوم سابعه ، والحديث المرفوع أصح من قوله وأولى .

قلت: وفي قصة مارية وإبراهيم أنواع من السنن، أحدها: استحباب قبول الهدية، الثانية: قبول هدية الرقيق، الرابع: جواز التسرى، الخامس: البشارة لمن ولد له مولود بولده، السادس: استحباب إعطاء البشير بشراه، السابع: العقيقة عن المولود، الثامن: كونها يوم سابعه،

 <sup>(</sup>۲) البخارى في العقيقة . باب : تسمية المولود غداة يولد لمن لم يَعْق وتحديكه ٣٠٣/٣ . وفي الأدب .
 باب : من سمى بأسماء الأنبياء ... ٨٠/٤ ، ومسلم في الآداب . باب : استحباب تحديث المولود .... (٢٤) .
 (٣) البخارى في الأدب . باب : تحويل الاسم إلى اسم أحسن منه ٢٩/٤ ، ٨٠ . ومسلم في الآداب .
 باب : استحباب تحديث المولود ... (٢٩) .

التاسع: حلق رأسه، العاشر: التصدق بزنة شعره ورقاً، الحادى عشر: دفن الشعر فى الأرض ولا يلقى تحت الأرجل، الثانى عشر: تسمية المولود يوم ولادته، الثالث عشر: جواز دفع الطفل إلى غير أمه ترضعه وتحضنه، الرابع عشر: عيادة الوالد ولده الطفل.

[ ۱۰۲] فإن النبى عَلَيْكُ لما سمع بوجعه انطلق إليه ، يعوده فى بيت أبي سيف القين ، فدعا به وضمه إليه وهو يكبد بنفسه ، فدمعت عبناه وقال : « تدمع العين ويحزن القلب ، ولا نقول إلا ما يرضى الرب ، وإنا بك يا إبراهيم فحزونون » (أ) .

الحنامس عشر : جواز البكاء على الميت بالعين ، وقد ذكر فى مناقب الفضيل ابن عياض ، أنه ضحك يوم موت ابنه – على ، فسئل عن ذلك ، فقال : إن الله تعالى قضى بقضاء فأحببت أن أرضى بقضائه ، وهدى رسول الله عَلَيْكُم أكمل وأفضل ،

[ ٣ • ٢ ] فإنه جمع بين الرضا بقضاء ربه تعالى وبين رحمة الطفل ، فإنه لما قال له سعد بن عبادة : ما هذا يا رسول الله ؟ قال : « هذه رحمة ... ، وإنما يرحم الله من عباده الرحماء »(٥) والفضيل ضاق عن الجمع بين الأمرين ، فلم يتسع للرضاء بقضاء الرب وبقاء الرحمة للولد ، هذا جواب شيخنا سمعته منه .

السادس عشر : جواز الحزن على الميت ، وأنه لا ينقص الأجر ، ما لم يخرج إلى قول أو عمل يرضيه .

السابع عشر : تغسيل الطفل . فإن أبا عمر وغيره ذكروا : أن مرضعته أم بردة امرأة أبى سيف غسلته ، وحمل من بيتها على سرير صغير إلى لحده .

الثامن عشر : الصلاة على الطفل ، قال أبو عمر : وصلى عليه رسول الله عليه عليه

<sup>(</sup>٤) البخارى فى الجنائز . باب : قول النبى ﷺ : ﴿ إِنَا بِكَ عُخِرُونُونَ ﴾ . ٢٢٦/١ . ومسلم فى الفضائل . باب : رحمته عَلِيلِيَّ الصبيان والعيال ... (٦٢) .

<sup>(</sup>٥) البخارى في الجنائز . باب : قول النبي : و يُعذب الميت ببعض بكاء أهله عليه ۽ . بلفظ : و هذه رحمة جعلها الله في قلوب عباده وإنما يرحم الله من عباده الرحماء ، . ٢٢٣/١ . وفي المرضى . باب : عبادة الصبيان ٤/٤ . وفي الأيمان . باب : قول الله تعالى : ﴿ وأقسموا بالله جهد أيمانهم ﴾ . ١٥٣/٤ . ومسلم في الجنائز . باب : البكاء على الميت (١١) .

وكبر عليه أربعاً ، هذا قول جمهور أهل العلم وهو الصحيح ، وكذلك قال الشعبي : مات إبراهيم ابن النبي عَلِيْكِيْهِ وهو ابن ستة عشر شهراً ، فصلي عليه النبي عَلِيْكِ ،

[ 3 • 1 ] وروى ابن إسحاق عن عبد الله بن أبى بكر عن عائشة ، أن رسول الله عليه دفن ابنه إبراهيم ، ولم يصل عليه ، قال : وهذا غير صحيح ، لأن الجمهور قد أجمعوا على الصلاة على الأطفال ، إذا استهلوا وراثة وعملا مستفيضاً عن السلف والخلف . ولا أعلم أحداً جاء عنه غير هذا إلا عن سمرة بن جندب . قال : وقد يحتمل أن يكون معنى حديث عائشة : أنه لم يصل عليه في جماعة ، وأمر أصحابه فصلوا عليه ولم يحضرهم ، فلا يكون مخالفاً لما عليه العلماء في ذلك ، وهو أولى ما حمل عليه . انتهى .

وقد قال غيره: إنه اشتغل عن الصلاة عليه بأمر الكسوف وصلاته ، فإن الشمس كسفت يوم موته ، فشغل بصلاة الكسوف ، فإن الناس قالوا كسفت الشمس لموت إبراهيم ،

[ ١٠٥ ] فخطب النبي عَلَيْكُ خطبة الكسوف ، وقال فيها : « إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله ، لا ينكسفان لموت أحد ولا لحياته ، ولكن يخوف الله بهما عباده »(١).

وقد قال أبو داود فى سننه : وباب الصلاة على الطفل ، ثم ساق حديث عائشة من طريق محمد بن إسحاق : « قالت : مات إبراهيم ابن النبى عَلَيْكُ وهو ابن ثمانية عشر شهراً ، فلم يصل عليه النبى عَلَيْكُم »(٧) .

[ ۱۰۷] ثم ساق فی الباب عن البهی ، قال : لما مات إبراهیم ابن النبی علیه الصلاة والسلام ، صلی علیه رسول الله علیه فی المقاعد(٨) ، و هذا مرسل ، والبهی : هو أبو محمد عبد الله بن يسار مولی مصعب بن الزبير تابعی ،

<sup>(</sup>٦) البخارى فى الكسوف بروايات متعددة . بدون لفظ : ( ولكن الله يخوف بهما عباده ) . وفى باب : قول النبى يُولِيَّةٍ : ( يخوف الله عباده بالكسوف ) . ١٨٤/١ – ١٨٦ . ومسلم فى الكسوف . باب : ذكر النداء بصلاة الكسوف (٢١) .

<sup>(</sup>٧) أبو داود في الجنازة . باب : الصلاة على الطفل (٣١٨٧) .

<sup>(</sup>٨) أبو داود في الجنازة . باب : الصلاة على الطفل (٣١٨٨) .

[ ۱۰۸] ثم ذكر بعده عن عطاء بن أبى رباح ، أن النبى عَلَيْكُم صلى على ابنه إبراهيم وهو ابن سبعين ليلة (٩) ، وهذا مرسل أيضاً ، وكأنه وهم والله أعلم فى مقدار عمره ، وقال البيهقى : هذه الآثار وإن كانت مراسيل ، فهى تشبه الموصول ويشد بعضها بعضاً .

[ ١٠٩] وقد أثبتوا صلاة رسول الله على ابنه إبراهيم ، وذلك أولى من رواية من روى أنه لم يصل عليه ، والموصول الذى أشار إليه هو حديث البراء ابن عازب قال : « صلى رسول الله على ابنه إبراهيم ، ومات وهو ابن ستة عشر شهراً ، وقال إن له فى الجنة مرضعاً تتم رضاعه ، وهو صديق ، (١٠) ، وهذا حديث لا يثبت لأنه من رواية جابر الجعفى ولا يحتج بحديثه ، ولكن هذا الحديث مع مرسل البهى وعطاء والشعبى يقوى بعضها بعضاً ، وكان بعض الناس يقول : إنما ترك الصلاة عليه لاستغنائه عنها بأبوة رسول الله على الشهداء عنها بشهادتهم ، وهذا من أفسد الأقوال وأبعدها عن العلم ، فإن الله سبحانه شرع الصلاة وعلى الأنبياء والصديقين ، وقد صلى الصحابة على رسول الله عليه الصلاة والسلام ، والشهيد : إنما تركت الصلاة عليه ، لأنها تكون بعد الغسل وهو والسلام ، والشهيد : إنما تركت الصلاة عليه ، لأنها تكون بعد الغسل وهو

التاسع عشر: إن الشمس كسفت يوم موته ، فقال الناس: كسفت لموت إبراهيم ، فخطب النبى عليه الصلاة والسلام خطبة الكسوف ، وقال: « إن الشمس والقمر لا ينكسفان لموت أحد ولا لحياته » ، وفيه رد على من قال: إنه مات عاشر المحرم ، فإن الله سبحانه وتعالى أجرى العادة التي أوجبتها حكمته ، بأن الشمس إنما تنكسف ليالى السرار ، كما أن القمر إنما ينكسف في الأبدار ، كما أجرى العادة بطلوع الهلال أول الشهر ، وأبداره في وسطه وأمحاقه في آخره .

العشرون : أن النبي عليه الصلاة والسلام أخبر أن له مرضعاً يتم رضاعه في الجنة ، وهذا يدل على أن الله تعالى يكمل لأهل السعادة من عباده بعد موتهم النقص

<sup>(</sup>٩) أبو داود في الجنازة . باب : الصلاة على الطفل (٣١٨٨) .

<sup>(</sup>۱۰) ورد فى صحيح البخارى أن عدى بن ثابت سمع البراء بن عازب قال : لما تُوفَّى إبراهيم قال رسول الله عَلَيْنَةَ : ﴿ إِنَّ لَهُ مُوضِعاً فَى الْجِنَةَ ﴾ . الجنائز . باب : ما قبل فى أولاد المسلمين ٢٣٩/١ . وبدء الحلق . باب : من سمى بأسماء الأنبياء ٤٠٨/٢ . والأدب . باب : من سمى بأسماء الأنبياء ٨٠/٤ .

الذى كان فى الدنيا ، وفى ذلك آثار ليس هذا موضعها ، حتى قيل : إن من مات وهو يتعلم القرآن ، وكذلك من مات وهو يتعلم القرآن ، والله أعلم .

[ • 1 1 ] الحادى والعشرون: أن النبى عَلَيْكُ أوصى بالقبط خيراً. وقال: « إن لهم ذمة ورحماً » (١١) فإن سريتى الخليلين الكريمين إبراهيم ومحمد عليهما الصلاة والسلام كانتا منهم وهما: هاجر ومارية ، فأما هاجر: فهى أم إسماعيل أبى العرب ، فهذا الرحم ، وأما الذمة: فما حصل من تسرى النبى عليه السلام بمارية وإيلادها إبراهيم ، وذلك ذمام يجب على المسلمين رعايته ما لم تضيعه القبط ، والله أعلم .

[ ۱۹۱] وقد روی البخاری فی صحیحه عن السدی قال: سألت أنس ابن مالك: كم كان بلغ إبراهیم ابن النبی علیه الصلاة والسلام ؟ قال: كان قد ملا مهده ولو بقی لكان نبیا ، ولكن لم یكن لیبقی ، لأن نبیكم آخر الأنبیاء . وقد روی عیسی بن یونس عن ابن أبی خالد قال: قلت لابن أبی أوفى : أرأیت إبراهیم ابن النبی عیسی بن یونس ؟ قال : مات و هو صغیر . ولو قدر أن یكون بعد محمد نبی لعاش ، ولكنه لا نبی بعد محمد علیه الصلاة والسلام .

قال ابن عبد البر: ولا أدرى ما هذا ، وقد ولد نوح عليه السلام من ليس بنبى ، وكما يلد غير النبى نبياً ، فكذلك يجوز أن يلد النبى عَلَيْكُ غير نبى ، ولو لم يلد النبى إلا نبياً لكان كل أحد نبياً ، لأنه من ولد نوح ، وآدم نبى مكلم ، ما أعلم فى ولده لصلبه نبياً غير شيث ، والله أعلم .

وهذا فصل معترض يتعلق بوقت تسمية المولود ، ذكرناه استطراداً فلنرجع إلى مقصود الباب ، فنقول : إن التسمية لما كانت حقيقتها تعريف الشيء المسمى، لأنه إذا وجد وهو مجهول الاسم لم يكن له ما يقع تعريفه به ، فجاز تعريفه يوم وجوده ، وجاز تأخير التعريف إلى ثلاثة أيام ، وجاز إلى يوم العقيقة عنه ، ويجوز قبل ذلك وبعده ، والأمر فيه واسع .

<sup>(</sup>١١) عن أبى ذر قال: قال رسول الله على : • إنكم ستغتجون أرضاً يذكر فيها القيراط فاستوصوا بأهلها خيراً ، فإن لهم ذمة وَرحِما .... ، . وعنه أيضا : • إنكم ستغتجون مصر . وهى أرض يسمى فيها القيراط . فإذا فتحتموها فأحسنوا إلى أهلها . فإن لهم ذمة ورحما ، أو قال : ذمة وصهراً ... ، . مسلم في فضائل الصحابة . باب : وصية النبى بأهل مصر (٢٢٧،٢٢٦) . والقيراط : جزء من أجزاء الدينار واللرهم وغيرهما ، وكان أهل مصر يكترون من استعماله والتكلم به .

#### الفصل الثانسي فيما يستحب من الأسماء وما يكره منها

[ ۱۹۴ ] عن أبي الدرداء قال : قال رسول الله عَلَيْسَةُ : « إنكم تدعون يوم القيامة بأسمائكم وبأسماء آبائكم ، فأحسنوا أسمائكم » (۱۲۰ (رواه أبو داود بإسناد حسن ) ،

[ ۱۱۴ ] وعن أبى عمر قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : « إن أحب أسمائكم إلى الله ( عبد الله ، وعبد الرحمن ) »(١٣) ( رواه مسلم في صحيحه ) .

[ ۱۱۴] وعن جابر قال: ولد لرجل منا غلام فسماه القاسم، فقلنا لا نكنيك أبا القاسم ولا كرامة، فأخبر النبى عليه الصلاة والسلام فقال: « سم ابنك عبد الرحمن »(١٤) متفق عليه.

[ ١٩٥] وعن أبي وهب الجشمى قال : قال رسول الله عَيَّلِيَّة : « تسموا بأسماء الأنبياء ، وأحب الأسماء إلى الله ؛ عبد الله وعبد الرحمن ، وأصدقها : حارث وهمام ، وأقبحها حرب ومرة »(١٥) قال أبو محمد بن حزم : اتفقوا على استحسان الأسماء – المضافة إلى الله ، كعبد الله وعبد الرحمن ، وما أشبه ذلك ، فقد اختلف الفقهاء في أحب الأسماء إلى الله ، فقال الجمهور : أحبها إليه عبد الله وعبد الرحمن ، وقال سعيد بن المسيب : أحب الأسماء إليه أسماء الأنبياء ، والحديث الصحيح يدل على أن أحب الأسماء إليه : عبد الله وعبد الرحمن .

<sup>(</sup>١٢) أبو داود في الأدب. باب: في تغيير الأسماء (٤٩٤٨). وأحمد في المسند ١٩٤/٠. وانظر: ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٢٠٣٥).

<sup>(</sup>۱۳) مسلم فى الآداب . باب : النهى عن التكنى بأبى القاسم وبيان ما يستحب من الأسماء (۲) . والترمذى فى الأدب . باب : ما جاء ما يستحب من الأسماء ، ۲۷۰/۱ . وابن ماجه فى الأدب . باب : ما يستحب من الأسماء (۳۸۲۸) . وأبو داود فى الأدب . باب : فى تغيير الأسماء (۴۹٤٩) .

<sup>(</sup>١٤) البخارى في الأدب. باب : أحب الأسماء إلى الله عز وجل ٧٩/٤ .

<sup>(</sup>١٥) أبو داود فى الأدب. باب: فى تغيير الأسماء (٤٩٥٠)، وأحمد فى المسند ٣٤٠/٤. وانظر: ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٢٤٣٤).

فصل – وأما المكروه منها والمحرم ، فقال أبو محمد بن حزم : اتفقوا على تحريم كل اسم معبد لغير الله : كعبد العزى وعبد هبل ، وعبد عمرو ، وعبد الكعبة وما أشبه ذلك – حاشا عبد المطلب ، انتهى . فلا تحل التسمية بعبد على ، ولا عبد الحعبة .

[ ١١٦] وقد روى ابن أبى شيبة حديث يزيد بن المقدام بن شريح عن أبيه عن جده هانى بن شريح قال : « وقد على النبى عليه الصلاة والسلام قوم ، فسمعهم يسمون : عبد الحجر ، فقال له : ما اسمك ؟ فقال : عبد الحجر ، فقال له رسول الله عني الله عبد الله » ، فإن قيل : كيف يتفقون على تحريم الاسم المعبد لغير الله ،

[ ۱۱۷] وقد صح عنه عليه السلام أنه قال: « تعس عبد الدينار وعبد الدرهم ، تعس عبد الخميصة ، تعس عبد القطيفة »(١٦).

[ ۱۱۸ ] وصح عنه أنه قال :

أنا النبى لا كـذب أنا ابن عبد المطلب (\*)

[ 119] ودخل عليه رجل وهو جالس بين أصحابه فقال: أيكم ابن عبد المطلب؟ فقالوا: هذا، وأشاروا إليه. فالجواب: أما قوله: تعس عبد الدينار، فلم يرد به الاسم، وإنما أراد به الوصف والدعاء على من تعبد قلبه للدينار والدرهم، فرضى بعبوديتهما عن عبودية ربه تعالى، وذكر الأثمان والملابس وهما جمال الباطن والظاهر.

وأما قوله: أنا ابن عبد المطلب ، فهذا ليس من باب إنشاء التسمية بذلك ، وإنما هو من باب الإخبار بالاسم الذي عرف به المسمى دون غيره ، والإخبار بمثل ذلك على وجه تعريف المسمى لا يحرم ، ولا وجه لتخصيص أبي محمد بن حزم ذلك بعبد المطلب خاصة ، فقد كان الصحابة يسمون بنى عبد شمس وبنى عبد الدار : بأسمائهم ، ولا ينكر عليهم النبى عيس أله ، فباب الإخبار أوسع من باب الإنشاء ، فيجوز فيه ما لا يجوز في الإنشاء .

<sup>(</sup>١٦) البخارى فى الجهاد . باب : الحراسة فى الغزو فى سبيل الله ١٥٠/ ، ١٥١ . وفى الرقاق . باب : ما يتقى من فتنة المال ١١٩/٤ . وابن ماجه فى الزهد . باب : فى المكثرين (١٣٦) .

 <sup>(\*)</sup> البخارى فى المفازى. باب: قول الله تعالى: ﴿ ويوم حنين إذ أعجبتكم كثرتكم ... ﴾
 ٦٦/٣.

#### فصل – ومن المحرم :

[ • ١ ٢ ] التسمية بملك الملوك وسلطان السلاطين وشاهنشاه ، فقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة عن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « إن أخنع السم عند الله رجل يسمى ملك الأملاك » ، وفي رواية : أخنى – بدل أخنع ، وفي رواية لمسلم : « أغيظ رجل عند الله يوم القيامة وأخبثه رجل كان يسمى : ملك الأملاك ، لا ملك إلا الله »(١٧) ومعنى أخنع وأخنى : أوضع ، وقال بعض العلماء : وفي معنى ذلك كراهية التسمية بقاضى القضاة وحاكم الحكام ، فإن حاكم الحكام في الحقيقة هو الله ، وقد كان جماعة من أهل الدين والفضل يتورعون عن إطلاق لفظ قاضى القضاة وحاكم الحكام قياساً على ما يبغضه الله ورسوله من التسمية بسيد الناس بملك الأملاك ، وهذا محض القياس ، قلت : وكذلك تحرم التسمية بسيد الناس وسيد الكل ، كما يحرم سيد ولد آدم ، فإن هذا ليس لأحد إلا لرسول الله عين وحده ، فهو سيد ولد آدم ، فلا يحل لأحد أن يطلق على غيره ذلك .

#### فصل – ومن الأسماء المكروهة:

[ ۱۲۱] ما رواه مسلم في صحيحه عن سمرة بن جندب ، قال : قال رسول الله عَيِّلِيَّةٍ : « لا تسمين غلاماً يساراً ولا رباحاً ولا نجاحاً ولا أفلح، فإنك تقول أَثُمَّ هو ؟ فلا يكون ، فيقول لا إنما هن أربع لا تزيدُنَّ على »(١٨) وهذه الجملة الأخيرة ليست من كلام الراوى .

[ ۱۲۲] وفی سنن أبی داود من حدیث جابر بن عبد الله ، قال : أراد النبی علی أن يسمى بيعلی وبركة وأفلح ويسار ونافع وبنحو ذلك ، ثم رأيته سكت بعد عنها ، فلم يقل شيئاً ، ثم قبض ولم ينه عن ذلك ، ثم أراد عمر أن ينهى عن ذلك ثم تركه ،

<sup>(</sup>١٧) البخارى فى الأدب. باب: أبغض الأسماء إلى الله ٨١/٤. ومسلم فى الآداب. باب: تحريم التسمى بملك الأملاك وبملك الملوك (٢١،٢٠).

<sup>(</sup>١٨) مسلم فى الآداب . باب : كراهة التسمية بالأسماء القبيحة ونافع ونحوه بلفظ : ٤ .... ولا تسمين غلامك يساراً ولا رباحاً ، ولا نحيحاً ، ولا أفلح ؛ فإنك تقول : أقم هو ؟ فلا يكون . فيقول : لا » إنما هن أربع . فلا تزيدن على . والجملة الأخيرة من قول الراوى (١٢) . وبألفاظ أخرى (١١،١٠) . وأبو داود فى الأدب . باب : فى تغيير الاسم القبيح (٤٩٥٨ ، ٤٩٥٩) .

[ ۱۲۳] وقال أبو بكر بن أبى شيبة ثنا محمد بن عبيد عن الأعمش عن أبى سفيان عن جابر ، قال : قال رسول الله عُنِيلِيّة : « إن عشت إن شاء الله أنهى أمتى أن يُسَمُّوا نافعاً ، وأفلح وبركة » ، قال الأعمش : لا أدرى أذكر نافعاً أم لا(١٩) .

[ ١٧٤] وفى سنن ابن ماجه من حديث أبى الزبير عن جابر عن عمر ابن الخطاب قال : قال رسول الله عليه : « إن عشت إن شاء الله لأنهين أمتى أن يسموا : رباحاً ونحيحاً وأفلح ويسار » (٢٠) ، قلت : وفى معنى هذا مبارك ومفلح وخير وسرور ونعمة وما أشبه ذلك ، فإن المعنى الذى كره له النبى عليه أنه ، التسمية بتلك الأربعة موجود فيها ، فإنه يقال: أعندك خير ؟ أعندك سرور ؟ أعندك نعمة ؟ فقول : لا ، فتشمئز القلوب من ذلك وتنظير به ، وتدخل فى باب المنطق المكروه .

وفی الحدیث أنه کره أن یقال : خرج من عندی برة ، مع أن فیه معنی آخر یقتضی النہی ، وہو تزکیة النفس بأنه مبارك ومفلح ، وقد لا یکون كذلك ،

[ ۱۲۰ ] كما رواه أبو داود في سننه ، أن رسول الله عَلَيْكَ نهي أن تسمى برة ، وقال : « لا تزكوا أنفسكم ، الله أعلم بأهل البر منكم »(۲۱) ،

وفی سنن ابن ماجه عن أبی هریرة ، أن زینب کان اسمها برة ، الله عن أبی هریرة ، أن زینب کان اسمها برة ، فقیل تزکی نفسها ، فسماها النبی عَلَیْتُهِ : زینب(۲۲) .

#### فصل - أسماء الشياطين

[ ۱۲۷ ] ومنها التسمية بأسماء الشياطين ، كخنزب ، والولهان ، والأعور ، والأجدع ، قال الشعبى : عن مسروق ، لقيت عمر بن الخطاب ، فقال : من أنت ؟ قلت : مسروق بن الأجدع ، فقال عمر رضى الله عنه : سمعت رسول الله

<sup>(</sup>١٩) أبو داود في الأدب. باب: في تغيير الاسم القبيح (٤٩٦٠) وهو صحيح.

<sup>(</sup>٢٠) ابن ماجه في الأدب . باب : ما يكره من الأسماء بلفظ : « لتن عَشْت ، إن شاء الله ، لألهين أنْ يُسَمَّى رباحٌ ونحيح وأفلحُ ونافعٌ ويسارٌ ، . (٣٧٢٩) .

<sup>(</sup>٢١) أبو داود في الأدب. باب: في تغيير الاسم القبيح (٤٩٥٣).

<sup>(</sup>۲۲) البخارى فى الأدب. باب: تحويل الاسم إلى اسم أحسن منه ٨٠/٤. ومسلم فى الآداب ( ١٩٠١٨،١٧ ) . ابن ماجه فى الأدب. باب تغيير الأسماء (٣٧٣٣) .

عَلَيْكِ يقول : « الأجدع : شيطان »(٢٣) .

[ ۱۲۸ ] وفي سنن ابن ماجه وزيادات عبد الله في مسند أبيه من حديث أبي ابن كعب عن النبي عَلِيْكُم قال : « إن للوضوء شيطاناً ، يقال له : الولهان ، فاتقوا وسواس الماء »(۲٤) .

[ ۱۲۹ ] وشكى إليه عثمان بن أبى العاص من وسواسه فى الصلاة. ، فقال : ذلك شيطان يقال له : خنزب<sup>(۲۵)</sup> ،

وذكر أبو بكر بن أبى شيبة ، ثنا حميد بن عبد الرحمن عن هشام عن أبيه أن رجلا كان اسمه الحباب ، فسماه رسول الله عَلَيْكُم عبد الله ، قال : « الحباب : شيطان » (٢٦) .

فصل -

ومنها أسماء الفراعنة والجبابرة ، كفرعون وقارون وهامان والوليد ،

[ ۱۳۱ ] قال عبد الرزاق في « الجامع » أخبرنا معمر عن الزهرى قال : أراد رجل أن يسمى ابناً له : الوليد ، فنهاه رسول الله عَلَيْتُ وقال : « إنه سيكون رجل ، يقال له . الوليد يعمل في أمتى بعمل فرعون في قومه »(٢٧) .

فصل – ومنها أسماء الملائكة . كجبريل وميكائيل وإسرافيل ، فإنه يكره

 <sup>(</sup>۲۳) أبو داود فى الأدب (٤٩٥٧) . وابن ماجه فى الأدب (٣٧٣١) وأحمد فى المسند ٣١/١ . وانظر :
 ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٢٢٧١) .

<sup>(</sup>٢٤) الترمذى فى الطهارة . باب : كراهية الإسراف فى الماء ٧٦/١، ٧٧ . وابن ماجه فى الطهارة . باب : ما جاء فى الصدفى الوضوء وكراهية التعدى فيه (٤٢١) . وأحمد فى المسند ١٣٦/٥ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألبانى (١٩٦٨) .

<sup>(</sup>٢٥) عن عثمان بن أبي العاص قال : قلت : يا رسول الله إن الشيطان قد حال بيني وبين صلاتي وقراءتي يلبسها على ، فقال رسول الله على على على الله على على يلبسها على ، فقال رسول الله على على الله على على السلام . باب : التعوذ من شيطان الوسوسة في السلام . باب : التعوذ من شيطان الوسوسة في الصلاة (٦٨) ، وأحمد في المسند ٢١٦/٤ .

<sup>(</sup>۲۷) عبد الرزاق فى المصنف (١٩٨٦١) وقال محققه بهامشه : الحديث عده ابن حبان وابن الجوزى فى الموضوعات ، وتعقبهما الحافظ بن حجر ، وأورد البخارى فى صحيحه ما يدل على جواز التسمية بالوليد .

تسمية الآدميين بها ، قال أشهب : سئل مالك عن التسمى بجبريل ، فكره ذلك ، ولم يعجبه . وقال القاضى عياض : قد استظهر بعض العلماء التسمى بأسماء الملائكة ، وهو قول الحارث بن مسكين ، قال وكره مالك التسمى : بجبريل وياسين ، وأباح ذلك غيره ، قال عبد الرزاق فى الجامع ، عن معمر قال : قلت لحماد بن أبى سليمان : كيف تقول فى رجل تسمى : بجبريل وميكائيل ، فقال : لا بأس به (٢٨) .

[ ۱۳۲] قال البخارى فى تاريخه: قال أحمد بن الحارث ثنا أبو قتادة الشامى ، ليس بالحرانى – مات سنة أربع وستين ومائة – ثنا عبد الله بن جراد قال : صحبنى رجل من مزينة ، فأتى النبى عَلَيْكُ وأنا معه ، فقال : يا رسول الله : ولد لى مولود فما خير الأسماء ؟ قال : « إن خير أسمائكم : الحارث وهمام ، وتعم الاسم عبد الله وعبد الرحمن ، وتسموا بأسماء الأنبياء ، ولا تسموا بأسماء الملائكة . قال : وباسمك ؟ قال : وباسمى ، ولا تكنوا بكنيتى »(٢٩) وقال البيهقى : قال البخارى فى غير هذه الرواية فى إسناده نظر .

فصل - ومنها الأسماء التي لها معان تكرهها النفوس ولا تلائمها ، كحرب ومرة وكلب وحية وأشباهها ،

وقد كان النبي عليه الصلاة والسلام يشتد عليه الاسم القبيح ويكرهه جداً من الأشخاص والأماكن والقبائل والجبال ، حتى أنه مر في مسير له بين

<sup>(</sup>٢٨) عبد الرزاق في المصنف (١٩٨٥٠) .

<sup>(</sup>٢٩) السيوطي في جمع الجوامع ٤٣٤/٢ .

<sup>🖈</sup> للقحة . ناقة حلوب ذات لبن

<sup>(</sup>٣٠) سبق تخريجه .

جبلين ، فسئل عن اسمهما ؟ فقيل له : فاضح ومخز ، فعدل عنهما ، ولم يمر بينهما ، وكان عليه السلام شديد الاعتناء بذلك . ومن تأمل السنة وجد معان في الأسماء مرتبطاً بها ، حتى كأن معانيها مأخوذة منها ، وكأن الأسماء مشتقة من معانيها ،

[ ١٣٥] فتأمل قوله عليه الصلاة والسلام: « أسلم – سلمها الله وغفار – غفر الله لها وعُصية عصت الله (٢١).

[ ١٣٦ ] وقوله لما جاء سهيل بن عمرو يوم الصلح ، سهل أمركم ،

[ ١٣٧] وقوله لبريدة لما سأله عن اسمه ، فقال : بريدة . قال : يا أبا بكر ! برد أمرنا ، ثم قال : ممن أنت ؟ قال : من أسلم ، فقال لأبى بكر : سلمنا ، ثم قال : ممن ؟ قال : من سهم ؟ قال : خرج سهمك .

[ ١٣٨ ] ذكره أبو عمر فى استذكاره حتى أنه كان يعتبر ذلك فى التأويل، فقال : رأيت كأنا فى دار عقبة بن رافع، فأتينا برطب من رطب ابن طاب، فأولت العاقبة لنا فى الدنيا والرفعة، وإن ديننا قد طاب،

[ ١٣٩] وإذا أردت أن تعرف تأثير الأسماء في مسمياتها . فتأمل حديث سعيد بن المسيب عن أبيه عن جده قال : أتيت إلى النبي عليه الصلاة والسلام ، فقال : ما أسمك ؟ قلت : حزن ، فقال : أنت سهل ، قال : لا أغير اسما سمانيه أبي ، قال ابن المسيب : فما زالت تلك الحزونة فينا بعد (٢٢) ، رواه البخارى في صحيحه ، والحزونة : الغلظة ، ومنه أرض حزنة وأرض سهلة . وتأمل ما رواه مالك في الموطأ عن يحيى بن سعيد أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال لرجل : ما اسمك ؟ قال : جمرة ، قال : ابن من ؟ قال : ابن شهاب ، قال : ممن ؟ قال : من الحرقة ، قال : أين مسكنك ؟ قال : بحرة النار ، قال : بأيتها ؟ قال : بذات لظي ، قال عمر ، هذه رواية قال عمر : أدرك أهلك فقد هلكوا واحترقوا(٢٣) ، فكان كما قال عمر ، هذه رواية مالك .

<sup>(</sup>٣١) البنخارى فى مناقب قريش . باب : ذكر أسلم وغفار ومزينة ... بلفظ : « غفار غفر الله لها ، وأسلم سالمها الله ، ومُحصَيَّة عصت الله ورسوله » . ٢٦٦/٢ . ومسلم فى المساجد . باب : استحباب القنوت فى جميع الصلاة ، إذا نزلت بالمسلمين نازلة (٣٠٨) . وفى فضائل الصحابة . باب : دعاء النبى لغفار وأسلم (١٨٧٠١٨٦) .

<sup>(</sup>۳۲) البخارى في الأدب. باب: اسم الحزُّن ٧٩/٤.

<sup>(</sup>٣٣) سبق تخريجه .

ورواه الشعبى . فقال : جاء رجل من جهينة إلى عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، فقال : ما اسمك ؟ قال : شهاب ، قال : ابن من ؟ قال : ابن جمرة ، قال : ابن من ؟ قال : أين منزلك ؟ ابن من ؟ قال : أبن ضرام ، قال : ممن ؟ قال : ممن الحرقة ، قال : أين منزلك ؟ قال : بحرة النار ، قال : ويحك – أدرك أهلك ومنزلك ، فقد أحرقتهم ، قال : فأتاهم فألفاهم قد احترق عامتهم .

وقد استشكل هذا من لم يفهمه ، وليس بحمد الله مشكلا ، فإن مسبب الأسباب جعل هذه المناسبات مقتضيات لهذا الأثر ، وجعل اجتماعها على هذا الوجه الخاص موجباً له ، وأخر اقتضاءها لأثرها إلى أن تكلم به من ضرب الحق على لسانه ، ومن كان الملك ينطق على لسانه . فحينئذ كمل اجتماعها وتمت . فرتب عليها الأثر ، ومن كان له في هذا الباب فقه نفس ، انتفع به غاية الانتفاع ، فإن البلاء موكل بالمنطق ،

[ • **١٤٠** ] قال أبو عمر : وقد قال النبى عليه الصلاة والسلام : « **البلاء** موكّلٌ بالقول »<sup>(٣٤)</sup> .

[ المائس ، الذي عاده الحاصل بالقول - قول الشيخ البائس ، الذي عاده النبي عليه ، فرأى عليه حمى فقال : « لا بأس طهور إن شاء الله » فقال : بل حمى تفور على شيخ كبير تزيره القبور ، فقال عليه الصلاة والسلام ، فنعم إذاً . وقد رأينا من هذا عبراً فينا وفي غيرنا ، والذي رأيناه كقطرة في بحر ، وقد قال المؤمل الشاعر :

شف المؤمل يوم النقلة النظر ليت المؤمل لم يخلق له البصر فلم يلبث أن عمى ،

[ ١٤٢] وفي جامع ابن وهب أن رسول الله عَلَيْكُم أَنَى بغلام ، فقال : « ما سميتم هذا ؟ قالوا : السائب ، فقال : لا تسموه السائب ، ولكن عبد الله » . قال : فغلبوا على اسمه ، فلم يمت حتى ذهب عقله ، فحفظ المنطق وتخير الأسماء من توفيق الله للعبد ، وقد أمر النبي عليه الصلاة والسلام من تمن أن يحسن أمنيته ،

<sup>(</sup>٣٤) انظر : ضعيف الجامع حيث عزاه لابن أبي الدنيا في ذم الغيبة عن الحسن مرسلا ، وللبيهقي عنه عن أنس وقال : ضعيف (٢٣٧٦) .

[ ١٤٣] وقال: ﴿ إِنْ أَحدَكُم لا يدرى ما يكتب له من أمنيته ﴾ ، أى ما يقدر له منها ، وتكون أمنيته سبب حصول ما تمناه أو بعضه ، وقد بلغك أو رأيت أخبار كثير من المتمنيين أصابتهم أمانيهم أو بعضها ، وكان أبو بكر الصديق رضى الله عنه يتمثل بهذا البيت :

#### احذر لسانك أن تقول فتبتلي إن البلاء موكل بالنطق

و لما نزل الحسين وأصحابه بكربلاء ، سأل عن اسمها ؟ فقيل : كربلاء ، فقال : « كرب وبلاء » ولما وقفت حليمة السعدية على عبد المطلب ، تسأله رضاع رسول الله عَلِيْكُ قال لها : من أنت ؟ قالت : امرأة من بنى سعد ، قال : فما اسمك ؟ قالت : حليمة ، فقال : بخ بخ ، سعد وحلم ، هاتان خلتان فيهما غناء الدهر .

[ 124] وذكر سليمان بن أرقم عن عبيد الله بن عبد الله عن ابن عباس قال : بعث ملك الروم إلى النبى عليه الصلاة والسلام رسولا ، وقال : انظر أين تراه جالساً ، ومن إلى جنبه ، وانظر إلى ما بين كتفيه . قال : فلما قدم ، رأى رسول الله عليه الصلاة والسلام جالساً على نشز واضعاً قدميه في الماء ، عن يمينه أبو بكر ، فلما رآه النبى عَلِيلِهُ قال : « تحول فانظر ما أمرت به » ، فنظر إلى الخاتم ، ثم رجع إلى صاحبه فأخبره الخبر ، فقال : ليعلون أمره وليملكن ما تحت قدمى ، فينال بالنشز : الحياة ،

وقال عوانة بن الحكم: لما دعا ابن الزبير إلى نفسه ، قام عبد الله بن مطيع ليبايع ، فقبض عبد الله بن الزبير يده ، وقال لعبيد الله بن على بن أبى طالب: قم فبايع ، فقال عبيد الله : قم يا مصعب فبايع ، فقال فبايع ، فقال الناس : أبى أن يبايع ابن مطيع ، وبايع مصعباً ليجدن فى أمره صعوبة ، وقال سلمة بن محارب : نزل الحجاج دير قرة ، ونزل عبد الرحمن بن الأشعث دير الجماجم ، فقال الحجاج : استقر الأمر فى يدى ، وتجمجم به أمره ، والله لأقتلنه ، وهذا باب طويل عظيم النفع نبهنا عليه أدنى تنبيه ، والمقصود ذكر الأسماء المكروهة والمحبوبة .

فصل – ومما يمنع تسمية الإنسان به أسماء الرب تبارك وتعالى ، فلا يجوز التسمية : بالأحد والصمد ، ولا بالخالق ولا بالرازق ، وكذلك سائر الأسماء المختصة بالرب تبارك وتعالى ، ولا تجوز تسمية الملوك بالقاهر والظاهر ، كما لا يجوز تسميتهم بالجبار والمتكبر ، والأول والآخر ، والباطن وعلام الغيوب .

[ 140] وقد قال أبو داود في سننه: حدثنا الربيع بن نافع عن يزيد ابن المقدام بن شريح عن أبيه عن جده شريح عن أبيه هاني، أنه لما وفد إلى رسول الله عليه الصلاة والسلام إلى المدينة مع قومه ، سمعهم يكنونه بأبي الحكم ، فدعاه عليه الصلاة والسلام فقال: « إن الله هو الحكم وإليه الحكم ، فلم تكنى أبا الحكم ؟ فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتونى ، فحكمت بينهم ، فرضي كلا الفريقين ، فقال رسول الله عليه الحسن هذا! فما لك من الولد؟ قال: لل شريح ومسلم وعبد الله ، قال: فمن أكبرهم ؟ قلت: شريح ، قال: فأنت أبو شريح » (٢٥٠).

[ ١٤٦ ] وقد تقدم ذكر الحديث الصحيح: « أبغض رجل على الله تسمى : بملك الأملاك »(٣٦) .

[ ۱٤٧] وقال أبو داود ثنا مسدد ثنا بشر بن المفضل ثنا أبو سلمة سعيد ابن يزيد عن أبى نضرة عن مطرف بن عبد الله بن الشخير . قال : قال أبى : انطلقت في وفد بنى عامر إلى رسول الله عَيْسِة فقلنا : أنت سيدنا ، فقال : « السيد : الله ، قلنا : وأفضلنا فضلا وأعظمنا طولا ، فقال : قولوا بقولكم أو ببعض قولكم ولا يستجرينكم الشيطان »(٣٧) ،

[ ١٤٨] ولا ينافى هذا قوله عليه الصلاة والسلام: « أنا سيد ولد آدم »(٢٨) فإن هذا إخبار منه عما أعطاه الله من سيادة النوع الإنسانى وفضله وشرفه عليهم . وأما وصف الرب تعالى بأنه السيد فذلك وصف لربه على الإطلاق ، فإن سيد الخلق هو مالك أمرهم الذى إليه يرجعون ، وبأمره يعملون ، وعن قوله يصدرون ، فإذا كانت الملائكة والإنس والجن خلقاً له سبحانه وتعالى وملكا له ،

<sup>(</sup>٣٥) أبو داود فى الأدب . باب : فى تغيير الاسم القبيح (٤٩٥٥) . والنسائى فى آداب القضاء . باب : إذا حكموا رجلاً فقضى بينهم ٢٢٦/٨ ، ٢٢٧ .

<sup>(</sup>٣٦) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٣٧) أبو داود في الأدب . باب : في كراهية التمادح (٤٨٠٦) . وأحمد في المسند ٢٤/٤ ، ٢٥ .

<sup>(</sup>٣٨) مسلم فى الفضائل. باب: تفضيل نبينا على جميع الخلائق (٣) وأبو داود فى السنة. باب: فى التخيير بين الأنبياء (٤٦٧٣) وأحمد فى المسند ٢٠٤٠. عن أبى هريرة. والترمذى فى المناقب. أبواب: مناقب رسول الله عَلِيْكُ ١٠٣/١٣، ١٠٣، وابن ماجه فى الزهد. باب: ذكر الشفاعة (٤٣٠٨). وأحمد فى المسند ٢/٣. وهم عن أبى سعيد الخدرى.

ليس لهم غناء عنه طرفة عين ، وكل رغباتهم إليه وكل حوائجهم إليه ، كان هو سبحانه وتعالى السيد على الحقيقة ، قال على بن أبى طلحة عن ابن عباس فى تفسير قول الله الصمد ، قال : السيد الذى كمل سؤدده ، والمقصود أنه لا يجوز لأحد أن يسمى بأسماء الله المختصة به .

وأما الأسماء التى تطلق عليه وعلى غيره: كالسميع والبصير والرءوف والرحيم، فيجوز أن يخبر بمعانيها عن المخلوق، ولا يجوز أن يتسمى بها على الإطلاق، بحيث يطلق عليه كما يطلق على الرب تعالى .

فصل – ومما يمنع منه التسمية بأسماء القرآن وسوره مثل: طه ويس وحم، وقد نص مالك على كراهة التسمية بيس ذكره السهيلي ، وأما ما يذكره العوام: أن يس وطه من أسماء النبي عليه الصلاة والسلام فغير صحيح ، ليس ذلك في حديث صحيح ولا حسن ولا مرسل ولا أثر عن صحابي ، وإنما هذه الحروف مثل: آلم وحم، وآلر ونحوها .

فصل – واختلف في كراهة التسمى بأسماء الأنبياء على قولين أحدهما : أنه لا يكره ، وهذا قول الأكثرين وهو الصواب . والثانى : يكره ، قال أبو بكر بن أبي شيبة : في باب ما يكره من الأسماء ، حدثنا الفضل بن دكين عن أبي جلدة عن أبي العالية ، تفعلون شراً من ذلك ، تسمون أولادكم أسماء الأنبياء ثم تلعنونهم ، وأصرح من ذلك ما حكاه أبو القاسم السهيلي في « الروض » فقال : وكان من مذهب عمر بن الخطاب كراهة التسمى بأسماء الأنبياء . قلت : وصاحب هذا القول قصد صيانة أسمائهم عن الابتذال وما يعرض لها من سوء الخطاب عند الغضب وغيره ، وقد قال سعيد بن المسيب : أحب الأسماء إلى الله أسماء الأنبياء ، وفي تاريخ ابن أبي خيشمة : أن طلحة كان له عشرة من الولد ، كل منهم اسم نبي ، وكان للزبير عشرة ، كلهم تسمى باسم شهيد ، فقال له طلحة : أنا سميتهم بأسماء الأنبياء ، وأنت تسميهم بأسماء الشهداء ، فقال له الزبير : فإني أطمع أن يكون بني : شهداء ، تسميهم بأسماء الشهداء ، فقال له الزبير : فإني أطمع أن يكون بني : شهداء ،

وقد ثبت فى صحيح مسلم عن أبى موسى قال : ولد لى غلام فأتيت به النبى عليه ، فسماه : إبراهيم وحنكه بتمرة (٣٩) .

<sup>(</sup>٣٩) سبق تخریجه .

[ 159] وقال البخارى فى صحيحه « باب : من تسمى بأسماء الأنبياء » ثنا ابن أيمن ، ثنا ابن بشر ، ثنا إسماعيل قال : قلت لابن أبي أوفى : رأيت إبراهيم ابن النبى عليه الصلاة والسلام مات صغيراً ، ولو قضى أن يكون بعد محمد عليه نبى ، عاش ابنه ولكن لا نبى بعده (٤٠٠) .

ثم ذكر حديث البراء: لما مات إبراهيم ، قال النبي عَلَيْكِيَّة : « إن له مرضعاً في الجنة » (٤١) .

[ • • • • ] وفي صحيح مسلم « باب : التسمى بأسماء الأنبياء والصالحين » ثم ذكر حديث المغيرة بن شعبة قال : لما قدمت نجران ، سألوني ، فقالوا : إنكم تقرءون : يا أخت هارون وموسى قبل عيسى بكذا وكذا ، فلما قدمت على رسول الله عليه سألته عن ذلك ? فقال : « إنهم كانوا يسمون بأنبيائهم والصالحين قبلهم »(٤٦).

## الفصــل الثالــث ف تغيير الاسم باسم آخــر لمصلحة تقتضيــه

[ **١٥١** ] عن ابن عمر أن النبي عَلَيْكُ غير اسم عاصية ، وقال : أنت جميلة (٤٣) .

[ ۱۵۲] وفی صحیح البخاری عن أبی هریرة ، أن زینب کان اسمها : برة ، فقیل تزکی نفسها ، فسماها رسول الله عَلِیلَةٍ : زینب<sup>(۱۱)</sup> .

[ ۱۹۳] وفي سنن أبي داود من حديث سعيد بن المسيب عن أبيه عن جده ، أن النبي عَلِيلًا قال : « ما اسمك ؟ قال : حزن ، قال : أنت سهل ، قال :

<sup>(</sup>٤٠) البخاري في الأدب. باب : من سمى بأسماء الأنبياء ٤٠٠٪.

<sup>(</sup>٤١) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤٢) مسلم في الآداب . باب : النهى ....، وبيان ما يستحب من الأسماء (٩) . والترمذي في التفسير . باب : من سورة مريم ١٤/١٢ ، ١٤ . وأحمد في المسند ٢٥٢/٤ .

<sup>.</sup> ٤٣) سبق تخريجه .

٤٤) سبق تخريجه .

لا ، السهل يوطأ ويمتهن ، قال سعيد : فظننت أنه سيصيبنا بعده حزونة (٤٠) .

[ 104 ] وفى الصحيحين : أن رسول الله عَرَالِيَّكِيمُ أَلَى بالمنذر بن أبى أسيد حين ولد ، فوضعه على فخذه فأقاموه ، فقال : أين الصبى ؟ فقال أبو سعيد : قلبناه يا رسول الله ، قال : ما اسمه ؟ قال : فلان ، قال : ولكن اسمه المنذر (٢٦) .

[ **١٥٥** ] وروى أبو داود فى سننه عن أسامة بن أخدرى أن رجلا كان يقال له أصرم ، كان فى النفر الذين أتوا رسول الله عليه الصلاة والسلام ، فقال عَلَيْسَةٍ : « ما اسمك ؟ قال : أصرم ، قال بل أنت : زُرْعة »(٤٧) .

[ ۱۵۲] قال أبو داود: وغير رسول الله عَيَّالِيَّهِ اسم العاص وعزيز وعتلة وشيطان والحكم وغراب وشهاب وحُباب ، فسماه هشاماً ، وسمى حرباً : سلما ، وسمى المضطجع : المنبعث ، وأرضاً يقال لها عفرة : خضرة ، وشعب الضلالة سماه : شعب الهدى ، وبنو الزينة سماهم : بنو الرشدة ، وسمى بنى مغوية : بنى رشدة (٤٨) .

قال أبو داود: تركت أسانيدها للاختصار.

[ ۱۵۷] وفى سنن البيهقى من حديث الليث بن سعد عن يزيد بن حبيب عن عبد الله بن الحارث بن جزء الزبيدى قال : « توفى صاحب لى غريباً ، فكنا على قبره – أنا ( وعبد الله بن عمر ) وعبد الله بن عمرو بن العاص ، وكان اسمى : العاص ( واسم ابن عمر : العاص ) واسم ابن عمرو : العاص ، فقال لنا رسول الله عيسة : « انزلوا واقبروه ، وأنتم عبيد الله » قال : فنزلنا فقبرنا أخانا ، وصعدنا من القبر ، وقد أبدلت أسماؤنا » (٤٩) وإسناده جيد إلى الليث . ولا أدرى ما هذا ؟ فإنه

<sup>(</sup>٤٥) أبو داود في الأدب. باب: في تغيير الاسم القبيح (٤٩٥٦) .

٤٦) سبق تخریجه .

<sup>(</sup>٤٧) أبو داود في الأدب. باب: في تغيير الاسم القبيح (٤٩٥٤)

<sup>(</sup>٤٨) سېق تخريجه .

لا يعرف تسمية عبد الله بن عمر ، ولا ابن عمرو ، بالعاص .

[ ١٥٨ ] وقد قال ابن أبى شيبة فى مصنفه : حدثنا محمد بن بشر ثنا زكريا عن الشعبى قال : لم يدرك الإسلام من عصاة قريش غير مطيع ، وكان اسمه العاصى ، فسماه رسول الله عليه مطيعا .

[ ١٥٩] وقال أبو بكر بن المنذر ، ثنا محمد بن إسماعيل ، ثنا أبو نعيم ، ثنا إسرائيل عن أبى إسحاق عن هانىء بن هانىء عن على رضى الله عنه قال : لما ولد الحسن سميته : حربا ، قال : فجاء النبى عَلَيْكُ فقال : « أرونى ابنى ما سميتموه ؟ قلنا : حرباً ، قال : بل هو حسن » ، فلما ولد الحسين سميته : حرباً فجاء النبى عَلَيْكُ ، فقال : « أرونى ابنى ما سميتموه ؟ قلنا : حرباً . قال : بل هو حسين » ، قال : فلما ولد الثالث سميته : حرباً ، فجاء النبى عَلَيْكُ فقال : « أرونى ابنى ما سميتموه ؟ قلنا : حرباً ، فجاء النبى عَلَيْكُ فقال : « أرونى ابنى ما سميتموه ؟ قلنا : حرباً ، قال : بل هو محسن ، ثم قال : إنى سميتهم أسماء ولد هارون : بشر وبشير ومُبشر » (٥٠٠) .

[ ۱۹۰ ] وفى مصنف ابن أبى شيبة: حدثنا محمد بن فضيل عن العلاء ابن المسيب عن خيثمة قال: كان اسم أبى فى الجاهلية عزيزا، فسماه رسول الله عليه : عبد الرحمن (٥١).

[ 171 ] وقال البخارى فى كتاب الأدب: ثنا إبراهيم بن المنذر ، ثنا زيد ابن الحباب قال : ثنا أبو عبد الرحمن بن سعيد المخزومي ، وكان اسمه : الصرم ، فسماه رسول الله على ا

: الله بن الحارث بن أبزى قال : 177 ] حدثنا محمد بن سنان ، حدثنا عبد الله بن الحارث بن أبزى قال : ثنا رائطة بنت مسلم عن أبيها قال : شهدت مع النبى عليه السلام حنينا ، فقال لى :  $(^{\circ})$  .

 <sup>(</sup>٠٠) الهيشمى فى مجمع الزوائد وقال : رواه أحمد والبزار إلا أنه قال : سميتهم بأسماء ولد هارون جبر وجبير
 ومجبر ، والطبراني ورجال أحمد والبزار رجال الصحيح غير هانيء بن هانيء وهو ثقة ٥٢/٨ .

<sup>(</sup>٥١) الهيثمي في مجمع الزوائد وقال : رواه أحمد بأسانيد رجالها رجال الصحيح ٤٩/٨ .

<sup>(</sup>٥٢) الهيثمى فى مجمع الزوائد وقال : رواه الطبرانى وأبو يعلى والبزار بنحوه ورائطة لم يضعفها أحد ولم يوثقها وبقية رجال أبى يعلى ثقات ٨/٢٥ .

فصل – و كما أن تغيير الاسم يكون لقبحه و كراهته ، فقد يكون لمصلحة أخرى مع حسنه . كما غير اسم برة : بزينب ، كراهة التزكية ، وأن يقال خرج من عند برة ، أو يقال كنت عند برة ، فيقول : لا ، كما ذكر في الحديث .

( فصل ) [ ۱۹۳ ] وغير النبي عَلَيْكُ اسم المدينة ، وكان يثرب فسماها : طيبة ، كما في الصحيحين عن أبي حميد قال : أقبلنا مع النبي عَلَيْكُ من تبوك حتى أشرفنا على المدينة ، فقال : « هذه ( طيبة ) »(٥٣) .

[ 174] وفي صحيح مسلم عن جابر بن سمرة قال: سمعت رسول الله عن الله يقول: « إن الله سمى المدينة ( طابة ) » ( أ ث ) ويكره تسميتها: يثرب ، كراهة شديدة ، وإنما حكى الله تعالى تسميتها: يثرب ، عن المنافقين ، فقال: ﴿ وإذ يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً. وإذ قالت طائفة منهم يا أهل يثرب لا مقام لكم فارجعوا ﴾ ( أ ث ).

[ ١٦٥] وفي سنن النسائي من حديث مالك عن يحيى بن سعيد ، أنه قال : سمعت أبا الحباب سعيد بن يسار يقول : سمعت أبا هريرة يقول : سمعت رسول الله عَيْنِكُ يقول : « أمرت بقرية تأكل القرى ، يقولون : يثرب ، وهي ( المدينة ) تنفى الناس كما ينفى الكير خبث الحديد »(٢٥).

#### الفصــل الرابــع في جواز تكنية المولــود بأبي فـــلان

[ ١٦٦ ] في الصحيحين من حديث أنس قال : كان النبي عليه الصلاة والسلام أحسن الناس خلقاً ، وكان لي أخ يقال له : أبو عمير ، وكان النبي عليه

 <sup>(</sup>٥٣) البخارى فى الحج . باب : المدينة طابة بلفظ : « هذه طابة » ٣٢١/١ . ومسلم فى الحج . باب :
 أحد جبل يجبنا ونحبه وهى رواية أطول (٥٠٣) .

<sup>(</sup>٥٤) مسلم في الحج. باب: المدينة تنفي شرارها (٤٩١).

<sup>(</sup>٥٥) الأحزاب : آية (١٣،١٢) .

<sup>(</sup>٥٦) مسلم في الحج . باب : المدينة تنفي شرارها (٤٨٨) ومالك في الموطأ في الجامع . باب : ما جاء في سكني المدينة والخروج مها (٥) .

الصلاة والسلام إذا جاء يقول له : « يا أبا عمير ! ما فعل النغير  $^{(V^0)}$  ( نغير كان يلعب به ) .

قال الراوى : أظنه كان فطيماً ، وكان أنس يكنى قبل أن يولد له بأبى حمزة . وأبو هريرة كان يكنى بذلك ، ولم يكن له ولد إذ ذاك . وأذن النبى عَيَّالِيَّهُ لعائشة أن تكنى بأم عبدالله (٥٩) وهو عبد الله بن الزبير . وهو ابن أختها أسماء بنت أبى بكر . هذا هو الصحيح . لا الحديث الذى روى . أنها أسقطت من النبى عليه الصلاة والسلام سقطاً . فسماه عبد الله . وكناها به . فإنه حديث لا يصح . ويجوز تكنيه الرجل الذى له أولاد بغير أولاده .

ولم يكن لأبي بكر ابن اسمه بكر ، ولا لعمر ابن اسمه حفص ، ولا لأبي ذر ابن اسمه ذر ، ولا لخالد ابن اسمه سليمان . وكان يكني أبا سليمان . وكذلك أبو سلمة . وهو أكثر من أن يحصي . فلا يلزم من جواز التكنية أن يكون له ولد أولا أن يكني باسم ذلك الولد . والله أعلم . والكنية نوع تكثير وتفخيم المكني وإكرام له . كا قال :

#### أكنيم حين أناديم لأكرمه ولا ألقبمه والسوءة للقلب

# الفصل الخامس في أن التسمية حق للأب ، لا للأم

هذا مما لا نزاع فيه بين الناس ، وأن الأبوين إذا تنازعا فى تسمية الولد ، فهى للأب ، والأحاديث المتقدمة كلها تدل على هذا . وهذا كما أنه يدعى لأبيه – لا لأمه . فيقال ابن فلان .

قال تعالى : ﴿ ادعوهم لآبائهم . هو أقسط عند الله ﴾ (٩٠) . والولد يتبع

<sup>(</sup>۵۷) البخارى فى الأدب. باب: الانبساط إلى الناس ٢٩/٤. وباب: الكنية للصبى قبل أن يولد للرجل ٨١/٤. ومسلم فى الآداب. باب: استحباب تحنيك المولود عند ولادته .... (٣٠). كما رواه أصحاب السنن. والنغير طير كالعصافير حمر المناقير.

<sup>(</sup>۸۸) عن عائشة رضى الله عنها أنها قالت : يا رسول الله ، كل صواحبى لهن كني ، قال : ( فاكتنى بابنك عبد الله ، ( ١٩٧٠) . أبو داود في الأدب . باب : في المرأة تكنى (٤٩٧٠) . ( ٥٩) . ( ٥٩)

أمه فى الحرية والرق . ويتبع أباه فى النسب . والتسمية : تعريف النسب والمنسوب . ويتبع فى الدين خير أبويه ديناً . فالتعريف : كالتعليم والعقيقة ، وذلك إلى الأب . لا إلى الأم .

[ ۱۹۷ ] وقال النبي عَلِيَّكُم : « ولد لى الليلة مولود . فسميته باسم أبي إبراهيم »(٦٠٠) . وتسمية الرجل ابنه كتسمية غلامه .

### الفصــل الســـادس في الفرق بين الاسم والكنيـة واللقــب

هذه الثلاثة . وإن اشتركت في تعريف المدعو بها ، فإنها تفترق في أمر آخر . وهو أن الاسم إما أن يفهم مدحاً أو ذماً أو لا يفهم واحداً منهما . فإن أفهم ذلك فهو اللقب . وغالب استعماله في الذم . ولهذا قال الله سبحانه : ﴿ ولا تنابزوا بالألقاب ﴾ (١٦) ولا خلاف في تحريم تلقيب الإنسان بما يكرهه سواء كان فيه أو لم يكن . وأما إذا عرف بذلك . واشتهر به . كالأعمش والأشتر والأصم والأعرج . فقد اطرد استعماله على ألسنة أهل العلم قديماً وحديثاً . وسهل فيه الإمام أحمد . قال أبو داود في مسائله : سمعت أحمد بن حنبل سئل عن الرجل يكون له اللقب . لا يعرف إلا به ولا يكرهه . قال : أليس يقال : سليمان الأعمش وحميد الطويل . كأنه لا يرى به بأساً .

قال أبو داود: سألت أحمد عنه مرة أخرى ، فرخص فيه ، قلت: كان أحمد يكره أن يقول : الأعمش ، قال الفضيل : يزعمون كأن يقول سليمان ، وأما أن لا يفهم مدحاً ولا ذماً ، فإن صدر بأب وأم فهو الكنية ، كأبي فلان وأم فلان ، وإن لم يصدر بذلك فهو الاسم : كزيد وعمرو ، وهذا هو الذي كانت تعرفه العرب ، وعليه مدار مخاطباتهم ، وأما فلان الدين ، وعز الدين وعز اللولة ، وبهاء اللولة ، فإنهم لم يكونوا يعرفون ذلك ، وإنما أتى هذا من قبل العجم .

<sup>(</sup>٦٠) سبق تخريجه .

<sup>\* (</sup>٦١) الحجرات : بعض الآية (١١) .

## الفصل السابع فى حكم التسمية باسم نبينا عَلِيْكَ والتكنى ، بكنيته إفراداً وجمعــاً

[ ۱۹۸ ] ثبت في الصحيحين من حديث محمد بن سيرين عن أبي هريرة قال : قال أبو القاسم ﷺ : « تسموا باسمي ولا تكنوا بكنيتي »(٦٢) .

[ ۱۲۹ ] وقال البخارى في صحيحه : باب قول النبي عَلَيْكُ : « تسموا باسمي ولا تكنوا بكنيتي » ، قاله أنس عن النبي عَلَيْكُ .

[ ۱۷۰ ] ثنا مسدد ، ثنا خالد عن حصين عن سالم عن جابر قال : ولد لرجل منا غلام فسماه القاسم ، فقالوا : لا تكنه حتى تسأل النبي عَيْضَةً فقال : « تسموا باسمى ولا تكنوا بكنيتى »(۱۲) .

[ ۱۷۱ ] ثنا عبد الله بن محمد ثنا سفيان سمعت ابن المنكدر وسمعت جابر بن عبد الله يقول : ولد لرجل منا غلام فسماه القاسم ، فقلنا : لا نكنيك بأبى القاسم ولا ننعمك عيناً ، فأتى النبى عَلَيْكُ فذكر له ذلك . فقال : « سم ابنك عبد الرحن »(٦٤).

[ ۱۷۲] وفى صحيح مسلم من حديث إسحاق بن راهويه . أخبرنا جرير عن منصور بن سالم بن أبى الجعد عن جابر قال : ولد لرجل منا غلام فسماه محمداً ، فقال له قومه : لا ندعك تسمى باسم رسول الله عليه الصلاة والسلام . فانطلق بابنه حامله على ظهره . فقال : يا رسول الله ! ولد لى غلام فسميته محمداً فقال قومى :

<sup>(</sup>٦٢) البخارى ، في الأنبياء . باب : كنية النبي عَلَيْكُ ٢٧٠/٢ . وفي الأدب : باب : قول النبي : « سمُّوا باسمى ولا تكتنوا بكنيتى ، ٧٩/٤ . ومسلم في الآداب . باب : النهى عن التكنى بأبي القاسم ... (٨) . وأبو داود في الأدب . باب : في الرجل يتكنى بأبي القاسم (٤٩٦٥) . وأحمد في المسند في مواضع متفرقة .

<sup>(</sup>٦٣) البخارى في الأدب. ٧٩/٤.

<sup>(</sup>٦٤) البخارى فى الأدب . باب : قول النبى : • سموا باسمى ولا تكتبوا بكنيتى ، ... ٧٩/٤ . مسلم فى الآداب . باب : النهى عن التكنى بأبى القاسم ... (٧) .

لا ندعك تسمى باسم رسول الله عَلَيْكُ . فقال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « تسموا باسمى ولا تكنوا بكنيتى . فإنما أنا قاسم أقسم بينكم ، (٦٠) .

[ ۱۷۳] وفي صحيحه من حديث أبي كريب عن مروان الفزارى عن حميد عن أنس قال: نادى رجل رجلا بالبقيع يا أبا القاسم! فالتفت إليه رسول الله عن أنس قال: يا رسول الله إنى لم أعنك. إنما دعوت فلاناً. فقال عليه السلام: « تسموا باسمى ولا تكنوا بكنيتى »(١٦٠). فاختلف أهل العلم في هذا الباب بعد إجماعهم على جواز التسمى به عليه الصلاة والسلام: فعن أحمد روايتان. إحداهما: يكره الجمع بين اسمه وكنيته. فإن أفراد أحدهما لم يكره. والثانية: يكره التكنى بكنيته. سواء جمعها إلى الاسم أو أفردها.

قال البيهقى : أخبرنا أبو عبد الله الحافظ : سمعت أبا العباس محمد بن يعقوب يقول : سمعت الربيع بن سليمان يقول : سمعت الشافعى يقول : لا يحل لأحد أن يتكنى بأبى القاسم كان اسمه محمداً أو غيره . وروى معنى قوله هذا عن طاوس قال السهيلى : وكان ابن سيرين يكره أن يكنى أحداً أبا القاسم . وكان اسمه محمداً أو لم يكن .

وقالت طائفة: هذا النهى على الكراهة لا على التحريم. قال وكيع عن ابن عون قلت لمحمد: أكان يكره أن يكنى الرجل بأبى القاسم وإن لم يكن اسمه محمداً ؟ قال: نعم.

وقال ابن عون عن ابن سيرين (٢٧) : كانوا يكرهون أن يكنى الرجل أبا القاسم وإن لم يكن اسمه محمداً ؟ قال : نعم ، ويتعين حمل النهى على الكراهة جمعاً بينه وبين أحاديث الإذن في ذلك .

[ ۱۷۴ ] وقالت طائفة أخرى : بل ذلك مباح ، وأحاديث النهى منسوخة ، واحتجوا بما رواه أبو داود في سننه ، ثنا النفيلي ، ثنا محمد بن عمران الحجي عن

<sup>(</sup>٦٥) مسلم في الآداب . باب : النهي عن التكني بأبي القاسم ... (٣) .

<sup>(</sup>٦٦) البخارى في الأنبياء . باب : كنية النبي عَلَيْكُ ٢٧٠/٢ . ومسلم في الآداب . باب : النهي عن التكني بأبي القاسم .... (١) .

<sup>(</sup>٦٧) محمد بن سيرين البصري ولد سنة ٣٣ ه وتوفي سنة ٦١٠ ه اشتهر بالورع وتعبير الرؤيا .

وقال ابن أبي شيبة : ثنا محمد بن الحسن ، ثنا أبو عوانة عن مغيرة عن إبراهيم قال : كان محمد بن الأشعث ابن أخت عائشة ، وكان يكني أبا القاسم ،

[ ۱۷۵] وقال ابن أبي خيثمة، ثنا الزبير بن بكار، ثنا عبد العزيز بن عبد الله الأودى قال: ثنا أسامة بن حفص مولى لآل هشام بن زهرة عن راشد بن حفص الزهرى قال: أدركت أربعة من أبناء أصحاب رسول الله عَلَيْكُ كُل منهم يسمى عمداً ويكنى أبا القاسم: ١ - محمد بن طلحة بن عبد الله، ٢ - ومحمد بن أبي بكر، ٣ - ومحمد بن على بن أبي طالب، ٤ - ومحمد بن سعد بن أبي وقاص.

قال : وثنا أبي ، ثنا جرير عن مغيرة عن إبراهيم قال : كان محمد بن على يكنى أبا القاسم ، وكان محمد بن الأشعث يكنى بها ، ويدخل على عائشة فلا تنكر ذلك .

قال السهيلى : وسئل مالك : عمن اسمه محمد ويكنى بأبى القاسم ؟ فلم ير به بأساً ، فقيل له : أكنيت ابنك أبا القاسم واسمه محمداً ؟ فقال : ما كنيته بها ولكن أهله يكنونه بها ، ولم أسمع في ذلك نهياً ولا أرى بذلك بأساً .

وقالت طائفة أخرى: لا يجوز الجمع بين الكنية والاسم، ويجوز إفراد كل واحد منهما،

[ ۱۷۲ ] واحتجت هذه الفرقة بما رواه أبو داود في سننه ، ثنا مسلم ابن إبراهيم ، ثنا هشام عن أبي الزبير عن جابر أن النبي عَلِيْكُ قال : « من تسمى باسمى هذه باسمى ، (۱۹) .

[ ١٧٧ ] وقال أبو بكر بن أبي شيبة : ثنا وكيع عن سفيان عن عبد السلام

<sup>(</sup>٦٨) أبو داود في الأدب. باب: في الرخصة في الجمع بينهما (٤٩٦٨).

<sup>(</sup>٦٩) أبو داود في الأدب . باب : من رأى أن لا يجمع بينهما (٤٩٦٦) . وأحمد في المسند ٣١٢/٢ ، ٥٥٤ . وانظر : ضعيف الجامع حيث عزاه لأحمد والبهقي وقال : ضعيف (٥٥٥٥) .

عن عبد الرحمن عن أبي عمرة عن عمه ، قال رسؤل الله عَلَيْسَهُم : ﴿ لَا تَحْجَمَعُوا بَيْنَ اللَّهِ عَلِيْسَهُم : ﴿ لَا تَحْجَمَعُوا بَيْنَ اللَّهِ عَلِيْسَهُم : ﴿ لَا تَحْجَمَعُوا بَيْنَ اللَّهِ عَلِيْسَهُم : ﴿ لَا تَحْجَمَعُوا بَيْنَ

[ ۱۷۸ ] وقال ابن أنى خُيشمة : وقيل إن محمد بن طلحة لما ولد ، أتى هالمحة النبى عليه الصلاة والسلام فقال : اسمه محمد : أكنيه أبا القاسم ؟ فتمال : ولا تجمعهما له ، هو : أبن سليمان ، .

وقالت طائنة أخرى: النهى عن ذلك مخصوص بحياته ، لأجل السبب الذن ورد النهي لأجله ، وهو دعاء غيره بذلك ، فيظن أن يدعوه ،

[ ٧٩ ؟ ] واحتجت هذه الفرقة بما رواه أبو داود فى سننه ثنا أبو بكر وعثمان أبناء أبي شيبة قالا : ثنا أبو أسامة عن قطر عن منذر عن محمد بن الحنفية قال : قال على رضى الله عنه : يا رسول الله إن ولد لى بعدك ولد ، أسميه باسمك وأكنيه بكنيتك ؟ قال : نعم(٧١) .

وقال حميد بن زنجويه في كتاب الأدب: سألت ابن أبي أويس ما كان مالك يقول في رجل يجمع بين كنية النبي عَرِيلِتِهِ واسمه ؟ فأشار إلى شيخ جالس معنا ، فقال: هنا محمد بن مالك ، سماه محمداً وكناه أبا القاسم ، وكان يقول: إنما نهى عن ذلك في حياة النبي عليه الصلاة والسلام كراهية أن يدعى أحد باسمه وكنيته ، فيلتفت النبي عَرِيلِتِهِ ، فأما اليوم فلا بأس بذلك .

قال حميد بن زنجويه: إنما كره أن يدعى أحد بكنيته فى حياته ولم يكره أن يدعى باسمه ، لأنه لا يكاد أحد يدعوه باسمه ، فلما قبض ذهب ذلك ، ألا ترى أنه أذن لعلى إن ولد له ولد بعده أن يجمع له الاسم والكنية ، وأن نفراً من أبناء وجوه الصحابة جمعوا بينهما ، منهم محمد بن أبى بكر ، ومحمد بن جعفر بن أبى طالب ومحمد بن سعد بن أبى وقاص ، ومحمد بن حاطب ومحمد بن المنذر .

[ ١٨٠ ] وقال ابن أبي خيثمة في تاريخه: ثبنا ابن الأصبهاني ، ثنا على

<sup>(</sup>٧٠) أحمد في المسند عن أبي هريرة ٤٣٣/٢ . وعن عبد الرحمن بن أبي عمرة عن أبيه ٤٥٠/٣ ، وعن عبد الرحمن بن أبي عمرة عن أبيه ٢٠٤/٥ ، وانظر : صحيح الجامع عبث صححه الألباني (٧١٠٨) .

<sup>(</sup>٧١) أبو داود فَى الأدب . باب : فى الرخصة فى الجمع بينهما (٤٩٦٧) . والترمذى فى الأدب . باب : ما جاء فى كراهية الجمع بين اسم النبى وكنيته وقال : صحيح ٢٨٧/١٠ . وأحمد فى المسند ٩٥/١ .

ابن هاشم عن قطر عن منذر عن ابن الحنفية قال : قال رسول الله عَلَيْلَةُ : « إنه سيولد لك بعدى ولد . فسمه باسمى وكنه بكنيتى » فكانت رخصة من رسول الله عَلَيْلَةً لعلى .

وللكراهة ثلاثة مآخذ . أحدها : إعطاء معنى الاسم لغير من يصلح له ، وقد أشار النبى عليه الصلاة والسلام إلى هذه العلة ، بقوله : « إنما أنا قاسم ، أقسم بينكم » (٢٧) فهو عليه الصلاة والسلام يقسم بينهم بأمر ربه تعالى بقسمته ، لم يكن تقسيمه كقسمة الملوك الذين يعطون من يشاءون ويحرمون من شاءوا ، والثانى : خشية الالتباس وقت المخاطبة والدعوة ، وقد أشار إلى هذه العلة في حديث أنس المتقدم حيث قال الداعى : لم أعنك . فقال : سموا باسمى ولا تكنوا بكنيتى ، والثالث : أن في الاشتراك الواقع في الاسم والكنية معاً زوال مصلحة الاختصاص والتمييز بالاسم والكنية ، كما نهى أن ينقش أحد على خاتمه كنقشه ، فعلى المأخذ الأول ، يمنع الرجل من كنيته في حياته وبعد مماته ، وعلى المأخذ الثانى : يختص المنع بالجمع بين الكنية والاسم دون إفراد على حياته ، والله أعلم . والأحاديث في هذا الباب تدور على هذه الثلاثة ، والله أعلم .

### الفصــل الثامــن في جواز التسمية بأكثر من اسم واحــد

لما كان المقصود بالاسم التعريف والتمييز ، وكان الاسم الواحد كافياً فى ذلك ، كان الاقتصار عليه أولى ، ويجوز التسمية بأكثر من اسم واحد ، كما يوضع له اسم وكنيه ولقب ، وأما أسماء الرب تعالى وأسماء كتابه وأسماء رسوله ، فلما كانت نعوتاً دالة على المدح والثناء لم تكن من هذا الباب ، بل من باب تكثير الأسماء لجلالة المسمى وعظمته وفضله ، قال الله تعالى : ﴿ والله الأسماء الحسنى فادعوه بها ﴾ (٧٣) .

<sup>(</sup>٧٢) البخارى فى الجهاد والسير . باب : قول الله تعالى : ﴿ فَأَنَّ الله خَمَسَهُ .... ﴾ ١٩١/ ، ١٩٢ . ومسلم : فى الآداب . باب : النهى عن التكنى بأبى القاسم .... (٣) .

<sup>(</sup>٧٣) الأعراف: ١٨٠٠

[ ۱۸۱ ] وفي الصحيحين من حديث جبير بن مطعم قال : قال رسول الله عليه : « لي خمسة أسماء :

ا – أنا محمد . Y – وأنا أحمد . W – وأنا الماحي . الذي يمحو الله بي الكفر . W – وأنا الحاشر . الذي يحشر الناس على قدمى . W – وأنا العاقب . الذي ليس بعدى نبى W

[ ۱۸۲ ] وقال الإمام أحمد: ثنا أسود بن عامر ، ثنا أبو بكر عن عاصم ابن بهدلة عن أبى وائل عن حذيفة قال : سمعت رسول الله عليه يقول : « أنا محمد وأحمد ونبى الرحمة ، ونبى التوبة ، والحاشر ، والمقفى ، ونبى الملاحم »(٥٠) .

[ ۱۸۳ ] قال الإمام أحمد: ثنا يزيد بن هارون ، ثنا المسعودى عن عمرو ابن هرة عن أبي عبيدة عن أبي موسى قال : سمى لنا رسول الله عَلِيَاتُهُ نفسه أسماء ، منها ما حفظناه ومنها ما لم نحفظه قال : « أنا محمد وأحمد والمقفى والحاشر ونبى التوبة ونبى الملاحم » (۲۱) ( رواه مسلم في صحيحه ) .

وذكر أبو الحسن بن فارس لرسول الله عليه الصلاة والسلام ؛ ثلاثة وعشرين اسما: ١ – محمد، ٢ – وأحمد، ٣ – والماحى، ٤ – والعاقب، ٥ – والمقفى، ٢ – ونبى الرحمة، ٧ – ونبى التوبة، ٨ – ونبى الملاحم، ٩ – والشاهد، ١٠ – والمبشر، ١١ – والنذير، ١٢ – والضحوك، ٣١ – والقتال، ١٤ – والمتوكل، ١٥ – والفاتح، ١٦ – والأمين، ٢٠ – والخاتم، ١٨ – والمصطفى، ١٩ – والرسول، ٢٠ – والنبى، ٢٠ – والأمى، ٢٠ – والقاسم، ٣٠ – والحاشر.

<sup>(</sup>٧٤) البخارى فى المناقب . باب : ما جاء فى آسماء الرسول عَيْظٌ ٢٧٠/٢ . وفى التفسير . سورة الصف ٢٠١/٣ . ومسلم فى الفضائل . باب : فى أسمائه عَيْظٌ (١٢٤ ، ١٢٥) . والترمذى فى الأدب . باب : ما جاء فى أسماء النبى وقال : حسن صحيح ٢٨١/١٠ ، ٢٨٢ . ومالك فى الموطأ فى أسماء النبى (١) . وأحمد فى المسند ٨٤ ، ٨١ ، ٨١ ، ٨١ .

<sup>(</sup>٧٠) أحمد في المسند ٥/٥٠٤.

<sup>(</sup>٧٦) مسلم في الفضائل . باب : في أسمائه ﷺ (١٢٦) . وأحمد في المسند بلفظ : « نبي الملحمة » ٤٠٤ ، ٤٠٤ ، ٣٩٥/٤ .

## الفصل التاسع ف بيان ارتباط معنى الاسم بالمسمى

وقد تقدم ما يدل على ذلك من وجوه: أحدها: قول سعيد بن المسيب: مازالت فيناتلك الحزونة، وهى التى حصلت من تسمية الجد بحزن، وقد تقدم قول عمر لجمرة بن شهاب: أدرك أهلك فقد احترقوا، ومنع النبى عليه الصلاة والسلام من كان اسمه حرباً أو مرة أن يحلب الشاة التى أراد حلبها، وشواهد ذلك كثيرة جداً، فقل أن نرى اسماً قبيحاً إلا وهو على مسمى قبيح، كما قيل:

#### وقلما أبصرت عيناك ذا لقب إلا ومعناه إن فكرت في لقبه

والله سبحانه بحكمته فى قضائه وقدره يلهم النفوس أن تضع الأسماء على حسب مسمياتها ، لتناسب حكمته تعالى بين اللفظ ومعناه ، كما تناسب بين الأسباب ومسبباتها . قال أبو الفتح ابن جنى : ولقد مر بى دهر ، وأنا أسمع الاسم ، لا أدرى معناه فآخذ معناه من لفظه ، ثم أكشفه ، فإذا هو ذلك بعينه أو قريب منه .

فذكرت ذلك لشيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله فقال: وأنا يقع لى ذلك كثيراً ، وقد تقدم قوله عليه السلام: « أسلم سالمها الله ، وغفار غفر الله لها ، وعصية عصت الله ورسوله »(٧٧) ولما أسلم وحشى – قاتل حمزة – وقف بين يدى النبى عَلَيْكُ فكره اسمه وفعله وقال: « غيب وجهك عنى » .

وبالجملة فالأخلاق والأعمال والأفعال القبيحة تستدعى أسماء تناسبها ، وأضدادها تستدعى أسماء تناسبها وكما أن ذلك ثابت فى أسماء الأوصاف ، فهو كذلك فى أسماء الأعلام ، وما سمى رسول الله عَيْلِيَّةٍ محمداً وأحمد – إلا لكثرة خصال الحمد فيه ، ولهذا كان لواء الحمد بيده وأمته الحمادون ، وهو أعظم الحلق حمداً لربه تعالى . ولهذا أمر رسول الله عليه الصلاة والسلام بتحسين الأسماء . فقال : « حسنوا أسماء كم » . فإن صاحب الاسم الحسن ، قد يستحى من اسمه وقد يحمله اسمه على فعل ما يناسبه وترك ما يضاده ، ولهذا ترى أكثر السفل أسمائهم تناسبهم ، وأكثر العلية أسمائهم تناسبهم ، وبالله التوفيق .

<sup>(</sup>٧٧) سبق تخريجه .

## الفصــل العاشــر في بيان أن الخلق يدعون يوم القيامة بآبائهم لا بأمهاتهم

هذا هو الصواب الذي دلت عليه السنة الصحيحة الصريحة . ونص عليه الأئمة كالبخاري وغيره . فقال في صحيحه : « باب : يدعى الناس يوم القيامة بآبائهم لا بأمهاتهم » ثم ساق في الباب حديث ابن عمر قال :

[ ١٨٤ ] قال رسول الله عَلَيْكَةِ : « إذا جمع الله الأولين والآخرين يوم القيامة . يرفع الله لكل غادر لواء يوم القيامة . فيقال : هذه غدرة فلان ابن فلان »(٢٨) .

[ ١٨٥] وفي سنن أبي داود بإسناد جيد عن أبي الدرداء . قال : قال رسول الله عَلَيْكُم : « إِنْكُم تدعون يوم القيامة بأسمائكم وأسماء آبائكم . فحسنوا أسمائكم «(٢٩) فرعم بعض الناس أنهم يدعون بأمهاتهم .

[ ۱۸۲] واحتجوا في ذلك بحديث لا يصح . وهو في معجم الطبراني من حديث أبي أمامة . عن النبي عليه الصلاة والسلام : « إذا مات أحد من إخوانكم . فسويتم التواب على قبره . فليقم أحدكم على رأس قبره . ثم ليقل : يا فلان ابن فلانة فإنه يسمعة ولا يجيبه . ثم يقول : يا فلان ابن فلانة . فإنه يقول : أرشدنا يرحمك الله » ( الحديث ) . وفيه فقال رجل : يا رسول الله ! فإن لم يعرف أمه ؟ قال : « فلينسبه إلى أمه حواء . يا فلان ابن حواء »(١٠٠ قالوا : وأيضاً فالرجل قد لا يكون نسبه ثابتاً من أبيه كالمنفى باللعان وولد الزنا . فكيف يدعى بأبيه !

والجواب : أما الحديث فضعيف باتفاق أهل العلم بالحديث . وأما من انقطع نسبه من جهة أبيه . فإنه يدعى بما يدعى به في الدنيا . فالعبد يدعى في الآخرة بما يدعى به في الدنيا من أب أو أم . والله أعلم .

 <sup>(</sup>٧٨) البخارى فى الأدب. باب: ما يُدعى الناس بآبائهم ٧٨/٤. ومسلم فى الجهاد والسعر. باب:
 تمريم الغدر (٩) ورواه أصحاب السنن إلا النسائى.

<sup>. (</sup>٧٩) سبق تخريجه

<sup>(</sup>٨٠) السيوطى في جمع الجوامع وعزاه للطبراني وابن عساكر والديلمي ٨٨/١.



- ١ الفصل الأول; في معنى الختان واشتقاقه ومسماه .
- ٢ الفصل الثانى: في ختان إبراهيم الخليل والأنبياء من بعده .
  - ٣ الفصل الثالث: في مشروعيته ، وأنه من أصل الفطرة .
    - ٤ الفصل الرابع:في اختلاف أهل العلم في وجوبه .
      - الفصل الخامس: في وقت الوجوب .
- الفصل السادس: في اختلافهم في الحتان في السابع من الولادة ، هل هو
   مكروه أم لا ، وحجة الفريقين .
  - ٧ الفصل السابع في بيان أحكام الختان وفوائده .
  - ٨ الفصل الثامن: في بيان القدر الذي يؤخذ في الحتان .
  - ٩ الفصل التاسع:في أن حكمه يعم الذكر والأنثى .
  - ١٠ الفصل العاشر: في حكم جناية الخاتن وسراية الختان .
- ۱۱ الفصل الحادى عشر: في الأقلف في طهارته وصلاته وإمامته وذبيحته
   وشهادته .
  - ١٢ الفصل الثانى عشر:المسقطات لوجوبه .
- ١٣ الفصل الثالث عشر: في ختان نبينا عليه الصلاة والسلام والاختلاف فيه : هل
   ولد مختوناً أو ختن بعد الولادة ومتى ختن .
- ١٤ الفصل الرابع عشر: في الحكمة التي لأجلها يبعث الناس يوم القيامة غرلا غير
   مختونين

### الفصــل الأول في بيان معنـــاه واشتقاقــه

الختان اسم لفعل الخاتن وهو مصدر كالنزال والقتال ، ويسمى به موضع الختن أيضًا .

[ ۱۸۷] ومنه الحديث: ﴿ إِذَا التَّقَى الْحَتَانَانُ وَجَبِ الْغَسَلُ ﴾(١) ويسمى في حق الأنثى خفضاً ، يقال : ختنت الغلام ختناً وخفضت الجارية خفضاً ، ويسمى في الذكر إعذاراً أيضاً ، وغير المعذور : أعلف وأقلف ، وقد يقال : الإعذار لهما أيضاً .

قال فى الصحاح: قال أبو عبيدة: عنرت الجارية والغلام أعنرهما عنراً ختنتهما ، وكذلك أعنرتهما ، قال : والأكثر خفضت الجارية ، والقلفة والغرلة : هى الجلدة التى تقطع ، قال : وتزعم العرب أن الغلام إذا ولد فى القمر ، فمسخت قلفته ، فصار كالمختون ، فختان الرجل : هو الحرف المستدير على أسفل الحشفة ، وهو الذى ترتب الأحكام على تغييبه فى الفرج ، فيترتب عليه أكثر من ثلاثمائة وحكم ، وقد جمعها بعضهم فبلغت أربعمائة إلا ثمانية أحكام .

وأما ختان المرأة فهى جلدة كعرف الديك فوق الفرج ، فإذا غابت الحشفة فى الفرج حاذى ختانه ختانها ، فإذا تحاذيا فقد التقياكا يقال التقى الفارسان إذا تحاذيا ، وإن لم يتضاما .

والمقصود أن الختان اسم للمحل ، وهي الجلدة التي تبقى بعد القطع ، واسم

<sup>(</sup>۱) البخارى فى الغسل . بأب : إذا التقى الختانان بلفظ : ﴿ إذا جلس بين شُعَبها الأربع ثم جهدها فقد وجب الغسل ، ٢٢/١ . ومسلم فى الحيض . بأب : نسخ ﴿ الماء من الماء ، ووجوب الغسل بالتقاء الختانين (٨٨ ، ٨٨) وأبو داود فى الطهارة . باب : فى الإكسال (٢١٦) . والترمدى ، فى الطهارة . باب : ما جاء إذا التقى الختانان وجب الغسل وقال : حسن صحيح ٢١٦٤/١ ، ١٦٥ . والنسائى فى الغسل . باب : وجوب الغسل إذا التقى الختانان (١١٠/١ ، ١١١ ، وابن ماجه فى الطهارة . باب : ما جاء فى وجوب الغسل إذا التقى الختانان (٢٠٨) .

للفعل وهو فعل الخاتن ، ونظير هذا السواك : فإنه اسم للآلة التي يستاك بها ، واسم للتسوك بها ، وقد يطلق الحتان على الدعوة إلى وليمته ، كما تطلق العقيقة على ذلك أيضاً .

#### الفصل الثانى

## في ذكر ختان الخليل إبراهيم والأنبياء بعده صلوات الله عليهم أجمعين

[ ۱۸۸ ] في الصحيحين من حديث أبي هريرة قال : قال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « اختتن إبراهيم عليه السلام وهو ابن ثمانين سنة بالقدوم » (٢) . قال البخارى القدوم : مخففة وهو اسم موضع .

وقال المروزى : سئل أبو عبد الله : هل ختن إبراهيم نفسه بقدوم ؟ قال : بطرف القدوم ، وقال أبو داود وعبد الله بن أحمد وحرب : إنهم سألوا أحمد عن قوله : اختتن بالقدوم فقال : هو موضع ، وقال غيره : هو اسم للآلة واحتج بقول الشاعر :

#### فقلت أعيروني القدوم لعلني أخط به قبراً لأبيض ماجد

وقالت طائفة : من رواه مخففاً ، فهو اسم الموضع ، ومن رواه مثقلا فهو اسم الآلة ، وقد رويت قصة ختان الخليل بألفاظ يوهم بعضها التعارض ولا تعارض فيها بحمد الله ونحن نذكرها .

[ ۱۸۹ ] ففى صحيح البخارى من حديث أبى الزناد عن الأعرج عن أبى هريرة رضى الله عنه عن النبى عليه السلام: « اختتن إبراهيم وهو ابن ثمانين سنة بالقدوم » مخففة .

وفى حديث يحيى بن سعيد عن ابن عجلان عن أبيه عن أبي هريرة مثله ، قال يحيى : والقدوم : الفأس .

 <sup>(</sup>٢) البخارى فى الأنبياء . باب : قول الله تعالى : ﴿ وَاتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِمْ خَلِيلاً ... ﴾ . ٢٣٤/٢ ،
 ٢٥٥ . وفى الاستئذان . باب : الحتان بعد الكبر ونتف الإبط ٤٧/٤ . ومسلم فى الفضائل . باب : من فضائل إبراهيم الحليل عَيْنِياً (١٥١) . وأحمد فى المسند ٣٢٢/٢ ، ٤١٨ ، ٤٣٥ .

وقال النضر بن شميل<sup>(٣)</sup>: قطعه بالقلوم ، فقيل له: يقولون قلوم: قرية بالشام ، فلم يعرفه ، وثبت على قوله ، قال الجوهرى: القلوم الذى ينحت به مخفف ، قاله ابن السكيت: ولا تقل: قلوم بالتشديد ، تقال: والقلوم أيضاً اسم موضع - مخفف . والصحيح أن القلوم في الحديث: الآلة لما رواه البهقى .

[ ١٩٠] أخبرنا أبو عبد الله الحافظ وأبو سعيد بن أبى عمر وقالا : حدثنا أبو العباس محمد بن يعقوب : ثنا محمد بن عبد الله ، ثنا أبو عبد الرحمن المقرى ، ثنا موسى بن على قال : سمعت أبى يقول : إن إبراهيم خليل الرحمن أمر أن يختنن وهو ابن ثمانين سنة ، فعجل فاختنن بقدوم ، فاشتد عليه الوجع ، فدعا ربه فأوحى الله إليه إنك عجلت قبل أن نأمرك بالآلة ، قال : يارب كرهت أن أؤخر أمرك ، قال : وختن إسحاق وهو ابن سبعة أيام .

[ ۱۹۱] وقال حنبل: ثنا عاصم ، ثنا أبو أويس ، قال : ثنا أبو الزناد عن الأعرج عن أبي هريرة عن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « إبراهيم أول من اختتن وهو ابن مائة وعشرين سنة - اختتن بالقدوم ، ثم عاش بعده ثمانين سنة » ، ولكن هذا حديث معلول ، رواه يحيى بن سعيد عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة قوله ، ومع هذا فهو من رواية أبي أويس عبد الله بن عبد الله المدني ، وقد روى له مسلم في صحيحه محتجاً به ، وروى له أهل السنن الأربعة . وقال أبو داود : وهو صالح ، واختلفت الرواية فيه عن ابن معن ، فروى عنه الدورى في حديث ضعيف ، وروى عنه توثيقه ، ولكن المغيرة بن عبد الرحمن وشعيب بن أبي حمزة وغيرهما رووا عن عنه توثيقه ، ولكن المغيرة بن عبد الرحمن وشعيب بن أبي حمزة وغيرهما رووا عن أبي الزناد خلاف ما رواه أبو أويس ، وهو ما رواه أصحاب الصحيح أنه اختتن وهو ابن ثمانين سنة ، وهذا أولى بالصواب ، وهو يدل على ضعف المرفوع والموقوف .

وقد أجاب بعضهم بأن قال : الروايتان صحيحتان ووجه الجمع بين الحديثين يعرف من مدة حياة الخليل ، فإنه عاش مائتى سنة منها ثمانون غير مختون ، ومنها مائة وعشرون سنة مختونا ، فقوله : اختتن لثمانين سنة مصت من عمره ، والحديث الثانى : اختتن لمائة وعشرين سنة بقيت من عمره ، في هذا الجمع نظر لا يخفى ، فإنه قال : أول من اختتن إبراهيم وهو ابن مائة وعشرين سنة ، ولم يقل اختتن لمائة وعشرين سنة .

 <sup>(</sup>٣) النضر بن شميل بن خرشة بن يزيد المأزنى التميمى ولد سنة ١٣٢ هـ ببلاد خراسان وتوفى سنة
 ٢٠٣ هـ .

[ ۱۹۲] وقد ذكرنا رواية يحيى بن سعيد عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة تخالف هذا على أن الوليد بن مسلم قد قال : أخبرنى الأوزاعى عن يحيى ابن سعيد عن سعيد بن المسيب عن أبي هريرة يرفعه ، قال : اختتن إبراهيم وهو ابن عشرون ومائة سنة ، ثم عاش بعد ذلك ثمانين سنة . وهذا حديث معلول ، فقد رواه جعفر بن عون وعكرمة بن إبراهيم عن يحيى بن سعيد عن أبي هريرة قوله . والمرفوع الصحيح أولى منه ، والوليد بن مسلم معروف بالتدليس .

قال القاسم بن خارجة: قلت للوليد بن مسلم: قد أفسدت حديث الأوزاعى . قال : كيف ؟ قلت : تروى عن الأوزاعى عن نافع ، وعن الأوزاعى عن الأوزاعى عن الأوزاعى وبين الزهرى ، وعن الأوزاعى عن يحيى بن سعيد وغيرك يدخل بين الأوزاعى وبين نافع – عبد الله بن عامر الأسلمى ، وبينه – وبين الزهرى وإبراهيم بن ميشرةوقرة وغيرهما ، فما يحملك على هذا ؟ قال ابنك الأوزاعى أن يروى عن مثل هؤلاء ؟ قلت : فإذا روى الأوزاعى عن هؤلاء وهؤلاء ضعاف ، أصحاب أحاديث مناكير ، فأسقطتهم أنت ، وحديثهما من رواية الأوزاعى عن الثقات ضعفت الأوزاعى ، فلم يلتفت إلى قولى .

وقال أبو مسهر: كان الوليد بن مسلم يحدث بأحاديث الأوزاعي عن الكذابين ثم يدلسها عنهم.

وقال الدارقطني : الوليد بن مسلم يروى عن الأوزاعي أحاديث – هي عند . الأوزاعي عن شيوخ ضعفاء ، عن شيوخ قد أدركهم الأوزاعي مثل : نافع ، وعطاء والزهرى ، فيسقط أسماء الضعفاء ويجعلها عن الأوزاعي عن عطاء .

وقال الإمام أحمد فى رواية ابنه عبد الله : كان الوليد رفاعا ، وفى رواية المروزى هو كثير الخطاء ،

[ ۱۹۳] وقد روى هذا الحديث عن غير هذا الطريق من نسخة نبيط ابن شريط عن النبى عَلِيلًا: « أول من أضاف الضيف إبراهيم ، وأول من لبس السراويل ، وأول من اختنن : إبراهيم بالقدوم ، وهو ابن عشرين ومائة سنة » ، وهذه النسخة ضعفها أئمة الأحاديث .

وبالجملة فهذا الحديث ، ضعيف معلول لا يعارض ما ثبت في الصحيح . ولا يصح تأويله بما ذكره هذا القائل لوجوه : أحدها: أن لفظه لا يصلح له ، فإنه قال : اختتن وهو ابن عشرين ومائة . سنة .

الثانى: أنه قال: ثم عاش بعد ذلك ثمانين سنة .

الثالث: أن الذي يحتمله على تعسر واستكراه قوله: اختتن لمائة وعشرين سنة ، ويكون المراد بقيت من عمره لا مضت .

والمعروف في مثل هذا الاستعمال إنما هو إذا كان الباقي أقل من الماضى ، فإن المشهور من استعمال العرب في خلت وبقيت ، أنه من أول الشهر إلى نصفه ، يقال خلت وخلون ، ومن نصفه إلى آخره: بقيت وبقين ، فقوله لمائة وعشرين : بقيت من عمره ، مثل أن يقال : لاثنتين وعشرين ليلة بقيت من الشهر ، وهذا لا يسوغ ، وبالله التوفيق .

والحتان كان من الخصال التى ابتلى الله سبحانه بها إبراهيم خليله ، فأتمهن وأكملهن ، فجعله إماماً للناس ، وقد روى أنه أول من اختتن كما تقدم ، والذى فى الصحيح اختتن إبراهيم وهو ابن ثمانين سنة . واستمر الحتان بعده فى الرسل وأتباعهم حتى فى المسيح فإنه اختتن ، والنصارى تقر بذلك ولا تجحده ، كما تقر بأنه حرم لحم الحنزير ، وحرم كسب السبت ، وصلى إلى الصخرة ، ولم يصم محمسين يوماً ، وهو الصيام الذى يسمونه : الصوم الكبير .

[ ۱۹٤] وفى جامع الترمذى ومسند الإمام أحمد من حديث أبى أيوب قال : قال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « أربع من سنن المرسلين : الحياء ، ٢ - والتعطر ، ٣ - والسواك ، ٤ - والنكاح »(٤) ، وقال الزهرى : هذا حديث حسن غريب ، واختلف فى ضبطه ، فقال بعضهم : الحياء بالياء والمد ، وقال بعضهم : الحناء بالنون .

وسمعت شيخنا أبا الحجاج الحافظ المزى يقول : وكلاهما غلط ، وإنما هو الحتان ، فوقعت النون في الهامش ، فذهبت ، فاحتلف في اللفظة قال وكذلك رواه المحاملي عن الشيخ الذي روى عنه الترمذي بعينه ، فقال : الحتان ، قال وهذا أولى

 <sup>(</sup>٤) الترمذى فى النكاح. باب: ما جاء فى فضل النزويج والحث عليه ٢٩٨/٤ ، ٢٩٩ . وأحمد فى المسند ٥٢١/٥ . وانظر: ضعيف الجامع حيث ضعفه الألبانى (٨٦٠) .

من الحياء والحناء ، فإن الحياء خلق ، والحناء ليست من السنن ولا ذكره النبي عليه الصلاة والسلام في خصال الفطرة ، ولا ندب إليه بخلاف الحتان .

فصل – فى ختان الرجل نفسه بيده ، قال المروزى : سئل أبو عبد الله عن الرجل يختن نفسه ؟ فقال : إن قوى ، وقال الخلال : أخبرنى عبد الكريم بن الهيثم قال : سمعت أبا عبد الله وسئل عن الرجل يختن نفسه ؟ قال : إن قوى على ذلك ، قال : وأخبرنى محمد بن هارون أن إسحاق حدثهم أن أبا عبد الله سئل عن المرأة يدخل عليها زوجها لم تختن يجب عليها الختان ؟ فقال : الختان سنة حسنة ، وذكر نحو مسألة المروزى فى ختان نفسها، قيل له : فإن قويت على ذلك ؟ قال : ما أحسنه ، وسئل عن الرجل يختن نفسه ؟ قال : إذا قوى عليه ، فهو حسن وهى سنة حسنة .

#### الفصل الثالث في مشروعيته وأنه من خصال الفطرة

[ 190] وفي الصحيحين من حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه الصلاة والسلام: « الفطرة خمس: الختان ، والاستحداد ، وقص الشارب ، وتقليم الأظفار ، ونتف الإبط »(٥) ، فجعل الختان رأس خصال الفطرة ، وإنما كانت هذه الخصال من الفطرة ، لأن الفطرة : هي الحنيفية ملة إبراهيم – وهذه الخصال أمر بها إبراهيم ، وهي من الكلمات التي ابتلاه ربه بهن ، كا ذكر عبد الرزاق عن معمر عن طاوس عن أبيه عن ابن عباس في هذه الآية ، قال : « ابتلاه بالطهارة ، خمس في الرأس ، وخمس في الجسد ، التي في الرأس : قص الشارب ، والمضمضة ، والاستنشاق ، والسواك ، وفرق الرأس . وفي الجسد : تقليم الأظفار ، وحلق العانة ، والحتان ، ونتف الإبط ، وغسل أثر الغائط والبول بالماء .

والفطرة<sup>(۱)</sup> فطرتان : فطرة تتعلق بالقلب ، وهي معرفة الله ومحبته وإيثاره على ما سواه ، وفطرة عملية ، وهي هذه الخصال : فالأولى : تزكى الروح وتطهر

<sup>(</sup>٥) البخارى فى اللباس. باب: قص الشارب وباب: تقليم الأظفار ٣٨/٤، ٣٩. ومسلم فى الطهارة. باب: خصال الفطرة (٤١٩٨). وأبو داود فى الترجل. باب: فى أخذ الشارب (٤١٩٨). وأبو داود فى الترجل. باب: فى أخذ الشارب (٤١٩٨). والترمذى فى الأدب. باب: ما جاء فى تقليم الأظفار ٢١٥/١٠. كما رواه النسائى وابن ماجه وأحمد بن حنبل ومالك فى الموطأ.

<sup>(</sup>٦) الفطرة: الحال التي يكون عليها الإنسان نظيفا .

القلب ، والثانية : تطهر البدن ، وكل منهما تمد الأخرى وتقويها ، وكان رأس فطرة البدن : الحتان ، لما سنذكره في الفصل السابع إن شاء الله .

وقال غير واحد من السلف: من صلى وحج واختتن فهو حنيف، فالحج والختان: شعار الحنيفية، وهي ﴿ فطرة الله التي فطر الناس عليها ﴾ (٩) قال الراعي يخاطب أبا بكر رضي الله عنه:

أخليفة الرحمن إنا معشر حنفاء نسجد بكرة وأصيلا عرب نرى الله في أموالسا حق الزكماة منزلا تنزيلا

#### الفصــل الرابــع في الاختلاف في وجوبه واستحبابــه

اختلف الفقهاء فى ذلك ، فقال الشعبى وربيعة والأوزاعى ويحيى بن سعد الأنصارى ومالك والشافعى وأحمد : هو واجب ، وشدد فيه مالك ، حتى قال : من لم يختن لم تجز إمامته ولم تقبل شهادته ، ونقل كثير من الفقهاء عن مالك أنه سنة ، حتى قال القاضى عياض : الاختتان عند مالك وعامة العلماء سنة : ولكن السنة عندهم يأثم بتركها ، فهم يطلقونها على مرتبة بين الفرض وبين الندب ، وإلا فقد صرح مالك بأنه لا تقبل شهادة الأقلف ، ولا تجوز إمامته ؛ وقال الحسن البصرى وأبو حنيفة : لا يجب بل هو سنة ، وكذلك قال ابن أبى موسى من أصحاب أحمد : هو سنة مؤكدة .

الاستحداد حلق العانة . البراجم : مفاصل الاصابع تظهر عند قبض الكف .

 <sup>(</sup>٨) ابن ماجه في الطهارة . باب : القطرة (٢٩٤) . وأحمد في المسند ٢٦٤/٤ . والانتضاح : هو رش الماء
 على موضع النجاسة .

<sup>(</sup>٣٠) الروم : اية (٣٠) .

ونص أحمد فى رواية أنه لا يجب على النساء واحتج الموجبون له بوجوه : أحدها : قوله تعالى : ﴿ ثُمَ أُوحِينا إليك أن اتبع ملة إبراهيم حنيفا ﴾(١٠) والحتان من ملته لما تقدم . الوجه الثانى :

[ ١٩٧] ما رواه الإمام أحمد: حدثنا عبد الرزاق عن ابن جريج قال: أخبرنى عثيم بن كليب عن أبيه عن جده أنه جاء إلى النبى عليه الصلاة والسلام فقال: « قد أسلمت ، قال: ألق عنك شعر الكفر » ، يقول: احلق ، وأخبرنى آخر معه أن النبى عَلِيلِهِ قال لآخر: « ألق عنك شعر الكفر واختتن »(١١) رواه أبو داود عن محمد بن مخلد عن عبد الرزاق ، وحمله على الندب في إلقاء الشعر ، لا يلزم منه حمله عليه في الآخر .

#### الوجه الثالث:

[ ۱۹۸ ] قال حرب في مسائله عن الزهرى قال ، قال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « من أسلم فليختتن وإن كان كبيراً » وهذا وإن كان مرسلا فهو يصلح للاعتضاد ، الوجه الرابع :

[ 199] ما رواه البيهةي عن موسى بن إسماعيل بن جعفر بن محمد بن على ابن حصين بن على على الله عنه قال : وجدنا في ابن حصين بن على عن آبائه واحداً بعد واحد عن على رضى الله عنه قال : وجدنا في قائم سيف رسول الله عليه الصلاة والسلام في الصحيفة : أن الأقلف لا يترك في الإسلام حتى يختن ، ولو بلغ ثمانين سنة ، قال البيهقى : هذا حديث ينفرد به أهل البيت بهذا الإسناد .

#### الوجه الخامس:

الأقلف: « لا يحج بيت الله حتى يختن » ، وفي لفظ: سألنا رسول الله عليه الصلاة الأقلف: « لا يحج بيت الله حتى يختن » ، وفي لفظ: سألنا رسول الله عليه الصلاة والسلام عن رجل أقلف ، يحج بيت الله ؟ قال: « لا ، حتى يختن » ، ثم قال: لا يثبت ، لأن إسناده مجهول الوجه . السادس: ما رواه وكيع عن سالم أبي العلاء

<sup>(</sup>١٠) النحل: آية (١٢٣) .

<sup>(</sup>١١) أبو داود فى الطهارة . باب : فى الرجل يسلم فيؤمر بالغسل (٣٥٦) . وأحمد فى المسند ١٥/٣ . وانظر : صحيح الجامع حيث حسنه الألبانى (١٢٦٢) .

المرادى عن عمرو بن هرم عن جابر عن يزيد عن ابن عباس قال : الأقلف لا تقبل له صلاة ولا تؤكل ذبيحته .

وقال الإمام أحمد: حدثنا محمد بن عبيد عن سالم المرادى عن عمرو بن هرم عن جابر بن يزيد عن ابن عباس: لا تؤكل ذبيحة الأقلف، وقال حنبل في مسائله: ثنا أبو عمر الحوضى، ثنا همام عن قتادة عن عكرمة قال: لا تؤكل ذبيحة الأقلف، قال: كان الحسن لا يرى ما قاله عكرمة، قال: وقيل لعكرمة: أله حج؟ قال: لا، قال حنبل: قال أبو عبد الله: لا تؤكل ذبيحته ولا صلاة له ولا حج حتى يتطهر - هو من تمام الإسلام، قال حنبل: وقال أبو عبد الله: الأقلف لا يذبح ولا تؤكل ذبيحته ولا صلاة له، وقال عبد الله بن أحمد: حدثنى أبي، حدثنا وساعيل بن إبراهيم، حدثنا سعيد بن أبي عروبة عن قتادة عن جابر بن زيد عن ابن عباس قال: الأقلف لا تحل له صلاة ولا تؤكل له ذبيحة ولا يجوز له شهادة، قال قتادة: وكان الحسن لا يرى ذلك.

الوجه السابع: إن الحتان من أظهر الشعائر التي يفرق بها بين المسلم والنصراني (١٢) ، فوجوبه من وجوب الوتر وزكاة الحيل ، ووجوب الوضوء على من قهقه في صلاته ، ووجوب الوضوء على من احتجم أو تقيأ أو رعف ، ووجوب التيمم إلى المرفقين ووجوب الضربتين على الأرض وغير ذلك ، ووجوب الحتان أظهر من وجوبه وأقوى ، حتى إن المسلمين لا يكادون يعدون الأقلف منهم ، ولهذا ذهب طائفة من الفقهاء إلى أن الكبير يجب عليه أن يختن ، ولو أدى إلى تلفه ، كما سنذكره في الفصل الثاني عشر إن شاء الله تعالى .

الوجه الثامن: إنه قطع شرع الله ، لا تؤمن سرايته ، فكان واجبا كقطع يد السارق . الوجه التاسع: أن يجوز كشف العورة له لغير ضرورة ولا مداواة ، فلو لم يجب لما جاز . لأن الحرام لا يلتزم للمحافظة على المستون ، الوجه العاشر: إنه لا يستغنى فيه عن ترك واجبين وارتكاب محظورين ، أحدهما: كشف العورة فى جانب المختون ، والنظر إلى عورة الأجنبى فى جانب الخاتن ، فلو لم يكن واجباً لما كان قد ترك له واجبان وارتكب محظوران .

<sup>(</sup>١٢) النصاري تحولوا للختان حيث أثبت العلم أن عدمه يسبب نشوء سرطان جلدي في هذه المنطقة .

الوجه الحادى عشر: ما احتج به الخطابي قال: أما الختان فإنه وإن كان مذكوراً في جملة السنن ، فإنه عند كثير من العلماء على الوجوب ، وذلك إنه شعار الدين ، وبه يعرف المسلم من الكافر ، وإذا وجد المختون بين جماعة قتلى غير مختونين صلى عليه ودفن في مقابر المسلمين . الوجه الثاني عشر: أن الولى يؤلم فيه الصبى ويعرضه للتلف بالسراية ، ويخرج من ماله أجرة الخاتن وثمن الدواء ، ولا يضمن سرايته بالتلف ، ولو لم يكن واجباً لما جاز ذلك ، فإنه لا يجوز له إضاعة ماله وإيلامه الألم البالغ وتعريضه للتلف بفعل ما لا يجب فعله ، بل غايته أن يكون مستحباً ، وهذا ظاهر بحمد الله .

الوجه الثالث عشر : إنه لو لم يكن واجباً لما جاز للخاتن الإقدام عليه ، وإن أذن فيه المختون أو وليه ، فإنه لا يجوز له الإقدام على قطع عضو لم يأمر الله ورسوله بقطعه ، ولا أوجب قطعه كما لو أذن له فى قطع أذنه أو إصبعه ، فإنه لا يجوز له ذلك . ولا يسقط الإثم عنه بالإذن ، وفى سقوط الضمان عنه نزاع .

الوجه الرابع عشر: أن الأقلف معرض لفساد طهارته وصلاته ، فإن القلفة تستر الذكر كله ، فيصيبها البول ، ولا يمكن الاستجمار لها ، فصحة الطهارة والصلاة موقوفة على الختان . ولهذا منع كثير من السلف والخلف إمامته ، وإن كان معذوراً في نفسه ، فإنه بمنزلة من به سلس البول ونحوه .

فالمقصود بالختان: التحرز من احتباس البول فى القلفة فتفسد الطهارة والصلاة ، ولهذا قال ابن عباس فيما رواه الإمام أحمد وغيره: لا تقبل له صلاة ولهذا يسقط بالموت لزوال التكليف بالطهارة والصلاة .

الوجه الخامس عشر: إنه شعار عباد الصليب وعباد النار الذين تميزوا به عن الحنفاء ، والختان شعار الحنفاء في الأصل ، ولهذا أول من اختتن إمام الحنفاء وصار الختان شعار الحنيفية ، وهو مما توارثه بنو إسماعيل وبنو إسرائيل عن إبراهيم الخليل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ، فلا يجوز موافقة عباد الصليب ، القلف في شعار كفرهم وتثليثهم .

فصل – قال المسقطون لوجوبه قد صرحت السنة بأنه سنة كما في حديث شداد بن أوس عن النبي عَلِيْكُ أنه قال :

[ ٢٠١] « الختان سنة للرجال ، مكرمة للنساء «'`` ( رواد الإمام أحمد ) . قالوا : وقد قرنه عليه الصلاة والسلام بالمسنونات دون الواجبات ، وهي الاستحداد ، وقص الشارب ، وتقليم الأظفار ، ونتف الإبط .

قالوا: وقال الحسن البصرى: قد أسلم مع رسول الله عَلَيْتُ الناس الأسود والأبيض والرومي والفارسي والحبشي فما فتش أحداً منهم.

وقال الإمام أحمد: ثنا المعتمر عن سالم بن أبي الدنيا قال: سمعت الحسن يقول: يا عجباً لهذا الرجل، يعنى أمير البصرة لقى أشياخاً من أهل كيكر، فقال: ما دينكم ؟ قالوا: مسلمين، فأمر بهم ففتشوا فوجدوا غير مختونين، فختنوا في هذا الشتاء، قد بلغنى أن بعضهم مات. وقد أسلم مع النبي عيالية الرومي والفارسي والحبشي فما فتش أحداً منهم.

قالوا: وأما استدلالكم بقوله تعالى: ﴿ ثُم أُوحِينا إليك أَن اتبع ملة إبراهيم حنيفًا ﴾ (١٤) فالملة هي الحنيفية وهي التوحيد، ولهذا بينها بقوله: ﴿ حنيفًا وما كان من المشركين ﴾ .

وقال يوسف الصديق: ﴿ إِنَى تُرَكَتَ مَلَةً قَوْمَ لَا يُؤْمِنُونَ بَاللَّهُ ، وَهُمَ بِالآخِرَةُ هُمَ كَافُرُونَ . واتبعت مَلَةً آبائى إبراهيم وإسحاق ويعقوب ، مَا كَانَ لَنَا أَنْ نَشْرِكُ بِاللهِ مَنْ شَيْءَ ﴾ (١٥) .

وقال تعالى : ﴿ قُلُ صَدَقَ الله ، فاتبعوا ملة إبراهيم حنيفا وما كان من المشركين ﴾(١٦).

فالملة في هذا كله هي أصول الإيمان من التوحيد والإنابة إلى الله ، وإخلاص الدين له ،

[ ٢٠٢] وكان رسول الله عليه الصلاة والسلام يعلم أصحابه إذا أصبحوا أن يقولوا: « أصبحنا على فطرة الإسلام ، وكلمة الإخلاص ، ودين نبينا محمد

<sup>(</sup>١٣) أحمد في المسند ٥/٥٧ . وضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٢٩٣٧) .

<sup>(</sup>١٤) النحل: آية (١٢٣) .

<sup>(</sup>۱۵) يوسف: آية (۳۸،۳۷).

<sup>(</sup>١٦) آل عمران: آية (٩٥).

وملة أبينا إبراهيم حنيفاً مسلماً وما كان من المشركين » .

قالوا: ولو دخلت الأفعال فى الملة فمتابعته فيها أن تفعل على الوجه الذى فعله ، فإن كان فعلها على سبيل الوجوب ، فاتباعه أن يفعلها كذلك ، وإن كان فعلها على وجه الندب ، فليس معكم حينئذ إلا فعلها على وجه الندب ، فليس معكم حينئذ إلا مجرد فعل إبراهيم ، والفعل هل هو على الوجوب أو الندب ، فيه النزاع المعروف ، والأقوى أنه إنما يدل على الندب ، إذا لم يكن بياناً للواجب ، فمتى فعلناه على وجه الندب كنا قد اتبعناه ،

[ ۲۰۳] قالوا: وأما حديث عثيم بن كليب عن أبيه عن جده: « ألق عنك شعر الكفر واختتن » ، فابن جريج قال فيه : أخبرت عن عثيم بن كليب ، قال أبو أحمد بن عدى : هذا الذى قاله ابن جريج ، فى هذا الإسناد أخبرت عن عثيم ابن كليب إنما حدثه إبراهيم بن أبى يحيى ، فكنى عن اسمه وإبراهيم ، هذا متفق على ضعفه بين أهل الحديث ما خلا الشافعى وحده ، قالوا : وأما مرسل الزهرى عن النبى عليه الصلاة والسلام : « من أسلم فليختين وإن كان كبيراً » فمراسيل الزهرى عندهم من أضعف المراسيل ، لا تصح للاحتجاج .

قال ابن أبى حاتم: ثنا أحمد بن سنان قال: كان يحيى بن سعيد القطان لا يرى إرسال الزهرى وقتادة شيئاً ، ويقول هو بمنزلة الريح ، وقرىء على عباس الدورى عن يحيى بن معين ، قال : مراسيل الزهرى ليست بشيء . قالوا : وأما حديث موسى بن إسماعيل بن جعفر عن آبائه فحينئذ لا يعرف ، ولم يروه أهل الحديث ، ومخرجه من هذا الوجه وحده ، تفرد به موسى بن إسماعيل عن آبائه بهذا السند ، فهو نظير أمثاله من الأحاديث التي تفرد بها غير الحفاظ المعروفين بحمل الحديث ، قالوا : وأما حديث أبى برزة فقال ابن المنذر : ثنا يحيى بن محمد ، ثنا أحمد ابن يونس ، ثنتا أم الأسود عن منية عن جدها أبى برزة فذكره ، قال ابن المنذر : هذا إسناد مجهول لا يثبت ، قالوا : وأما استدلالكم بقول ابن عباس : الأقلف لا تؤكل ذبيحته ولا تقبل له صلاة ، فقول صحابي تفرد به .

قال أحمد وكان يشدد فيه وقد خالفه الحسن البصرى وغيره ، قولكم : إنه من الشعائر يكون واجباً ، الشعائر صحيح ، إذ لا نزاع فيه ، ولكن ليس كل ما كان من الشعائر يكون واجباً ،

<sup>(</sup>١٧) أحمد في المسند ١٠٣/٥ ، ٤٠٧ . ١٢٣/٥ .

فالشعائر منقسمة إلى واجب: كالصلوات الخمس والحج والصيام والوضوء، وإلى مستحب: كالتلبية وسوق الهدى وتقليده، وإلى مختلف فيه – كالأذان والعيدين والأضحية والختان. فمن أين لكم أن هذا من قسم الشعائر الواجبة ؟

قولكم: إنه قطع شرع الله لا تؤمن سرايته ، فكان واجباً كقطع يد السارق من أبرد الأقيسة . فأين الختان من قطع يد اللص . فما أبعد ما بينهما ، ولقد أبعد النجعة من قاس أحدهما على الآخر ، فالختان إكرام المختون ، وقطع يد السارق عقوبة له ، وأين باب العقوبات من أبواب الطهارات والتنظيف .

قولكم: يجوز كشف العورة له لغير ضرورة ولا مداراة ، فكان واجباً ، لا يلزم من جواز كشف العورة وجوبه ، فإنه يجوز كشفها لغير الواجب إجماعاً . كا يكشف لنظر الطبيب ومعالجته ، وإن جاز ترك المعالجة ، وأيضاً فوجه المرأة عورة فى النظر ، يجوز لها كشفه فى المعاملة التي لا تجب ولتحمل الشهادة عليها حيث لا تجب ، وأيضاً فإنهم جوزوا لغاسل الميت حلق عانته ، وذلك يستلزم كشف العورة أو لمسها لغير واجب .

قولكم: إن به يعرف المسلم من الكافر ، حتى إذا وجد المختون بين جماعة قتلى غير مختونين صلى عليه دونهم ، ليس كذلك ، فإن بعض الكفار يختتنون وهم اليهود ، فالحتان لا يميز بين المسلم والكافر ، إلا إذا كان في محل لا يختتن فيه إلا المسلمون . وحينئذ فيكون فرقاً بين المسلم والكافر ، ولا يلزم من ذلك وجوبه ، كما لا يلزم وجوب سائر ما يفرق بين المسلم والكافر .

قولكم: إن الولى يؤلم فيه الصبى ويعرضه للتلف بالسراية ، ويخرج من ماله أجرة الخاتن وثمن الدواء ، فهذا لا يدل على وجوبه ، كما يؤلمه بضرب التأديب لمصلحته ويخرج من ماله أجرة المؤدب والمعلم وكما يضحى عنه .

قال الحلال: باب الأضحية عن اليتيم ، أخبرنى حرب بن إسماعيل قال: قلت لأحمد: يضحى عن اليتيم ؟ قال: نعم ، إذا كان له مال وكذلك قال سفيان الثورى ، قال جعفر بن محمد النيسابورى: سمعت أبا عبد الله يسئل عن وصى يتيمة: يشترى لها أضحية ؟ قال: نعم يشترى لها . قوله: لو لم يكن واجباً لما جاز للخاتن الإقدام عليه إلى آخره ، ينتقض بإقدامه على قطع السلعة وتفتح غدة في الجسد أو خراج في العنق والعضو التالف وقلع السن وقطع العروق وشق الجلد للحجامة

والتشريط ، فيجوز الإقدام على ما يباح للرجل قطعه فضلا عما يستحب له ويسن وفيه مصلحة ظاهرة .

قولكم: إن الأقلف معرض لفساد طهارته وصلاته. فهذا إنما يلام عليه، إذا كان باختياره، وما خرج عن اختياره وقدرته، لم يلم عليه ولم تفسد طهارته كسلسل البول والرعاف وسلس المذى، فإذا فعل ما يقدر عليه من الاستجمار والاستنجاء لم يؤاخذ بما عجز عنه.

قولكم: إنه من شعار عباد الصلبان وعباد النيران ، فموافقتهم فيه موافقة فى شعائر دينهم ، جوابه أنهم لم يتميزوا عن الحنفاء بمجرد ترك الختان ، وإنما امتازوا بمجموع ما هم عليه من الدين الباطل وموافقة المسلم لهم فى ترك الحتان لا يستلزم موافقتهم فى شعار دينهم الذى امتازوا به عن الحنفاء .

قال الموجبون: الحتان علم الحنفية وشعار الإسلام ورأس الفطرة وعنوان الملة . [\$ • 7]وإذا كان النبي عليه السلام قد قال: «من لم يأخذ شاربه فليس منا»(١٨)،

فكيف منه من عطل الختان ورضى شعار القلف عباد الصلبان ، ومن أظهر ما يفرق بين عباد الصلبان وعباد الرحمن : الختان ، وعليه استمر عمل الحنفاء من عهد إمامهم إبراهيم إلى عهد خاتم الأنبياء ، فبعث بتكميل الحنيفية وتقريرها لا بتحويلها وتغييرها .

ولما أمر الله به خليله وعلم أن أمره المطاع ، ولا يجوز أن يعطل ويضاع ، بادر إلى امتثال ما أمر به الحى القيوم ، وختن نفسه بالقدوم مبادرة إلى الامتثال وطاعة لذى العزة والجلال ، وجعله فطرة باقية فى عقبه إلى أن يرث الأرض ومن عليها ، ولذلك دعا جميع الأنبياء من ذريته أممهم إليها حتى عبد الله ورسوله وكلمته ابن العذراء البتول ، فإنه اختتن متابعة لإبراهيم الخليل ، والنصارى تقر بذلك ، وتعترف أنه من أحكام الإنجيل ولكن اتبعوا أهواء قوم قد ضلوا من قبل ، وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل .

<sup>(</sup>١٨) الترمذى فى الأدب . باب : ما جاء فى قص الشارب وقال : حسن صحيح . ٢١٩/١ . وأحمد فى المسند ٣٦٦/٤ ، والنسائى فى الطهارة . باب : قص المسند ٣٦٦/٤ ، ٣٦٨ . وفى الزينة . باب : إحفاء الشارب ١٣٠ ، ١٣٠ . وهما بلون لفظ ﴿ من ﴾ .

حتى لقد أذن عالم أهل بيت رسول الله عَلَيْكُ عبد الله بن عباس أذاناً سمعه الخاص والعام: أن من لم يختن فلا صلاة له ولا تؤكل ذبيحته ، فأخرجه من جملة أهل الإسلام . ومثل هذا لا يُقال لتارك أمر هو بين تركه وفعله بالخيار ، وإنما يقال لما علم وجوبه علماً يقرب من الاضطرار ، ويكفى في وجوبه أنه رأس خصال الحنيفية التي فظر الله عبادة عليها ودعت جميع الرسل إليها ، فتاركه خارج عن الفطرة التي بعث الله رسله بتكميلها ، ومن ضيع في تعطيلها مؤخراً لما يستحق التقديم راغب عن ملة أبيه إبراهيم ﴿ ومن يرغب عن ملة إبراهيم ، إلا من سفه نفسه ، ولقد اصطفيناه في الدنيا ، وإنه في الآخرة لمن الصالحين \* إذ قال له ربه أسلم ، قال أسلمت لرب العالمين ﴾ (١٩) فكما أن الإسلام له رأس الملة الحنيفية وقوامها ، فالاستسلام لأمره كالها وتمامها .

[ ٢٠٥] فصل - وأما قوله فى الحديث: « الختان سنة للرجال مكرمة للنساء » . فهذا حديث يروى عن ابن عباس بإسناد ضعيف ، والمحفوظ أنه موقوف عليه ،

[ ٢٠٣] ويروى أيضاً عن الحجاج بن أرطأة ، وهو ممن لا يحتج به عن أبي المليج بن أسامة عن أبيه عنه وعن مكحول عن أبي أيوب عن النبي عليه الصلاة والسلام فذكره ، ذكر ذلك كله البيهقي ، ثم ساق عن ابن عباس : أنه لا تؤكل ذبيحة الأقلف ولا تقبل صلاته ولا تجوز شهادته . ثم قال : وهذا يدل على أنه كان يوجبه ، وأن قوله : الختان سنة أراد به سنة النبي عليه الصلاة والسلام ، وأن رسول الله عملية سنه وأمر به فيكون واجباً ، انتهى .

والسنة هي الطريقة يقال : سننت له كذا : أي شرعت ، فقوله : الحتان سنة للرجال : أي مشروع لهم ، لا أنه ندب غير واجب ، فالسنة هي الطريقة المتبعة وجوباً واستحباباً لقوله عليه :

 $[ Y \cdot Y ]$  من رغب عن سنتي فليس مني  $[ Y \cdot Y ]$  .

<sup>(</sup>١٩) البقرة : آية (١٣٠، ١٣١) .

<sup>(</sup>۲۰) البخارى فى النكاح . باب : الترغيب فى النكاح ٢٣٧/٣ . ومسلم فى النكاح . باب : استحباب النكاح لمن ... (٥) . والنسائى فى النكاح . باب : النهى عن النبتل ٢٠/٦ . وأحمد فى المسند ٢٤١/٣ ، ٢٥٩ ، ١٨٥ . وكلهم عن أنس . وأحمد فى المسند ١٥٨/٢ عن عبد الله بن عمرو ، ١٩/٥ عن رجل من الأنصار .

[ ۲۰۸] وقوله: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الواشدين من بعدى »(۲۱) وقال ابن عباس: من خالف السنة - كفر، وتخصيص السنة بما يجوز تركه اصطلاح حادث، وإلا فالسنة ما سنه رسول الله عَلَيْكُ لأمته من واجب ومستحب، فالسنة: هي الطريقة وهي الشريعة والمنهاج والسبيل.

وأما قولكم إن رسول الله عليه الصلاة والسلام قرنه بالمسنونات ، فدلالة الاقتران لا يقوى على معارضة أدلة الوجوب ، ثم إن الخصال المذكورة فى الحديث منها ما هو واجب – كالمضمضة والاستنشاق والاستنجاء ، ومنها ما هو مستحب – كالمضمضة وأن الظفر إذا طال جداً بحيث يجتمع تحته الوسخ وجب تقليمه لصحة الطهارة ، وأما قص الشارب – فالدليل يقتضى وجوبه إذا طال ، وهذا الذي يتعين القول به لأمر رسول الله عليه الصلاة والسلام به ،

#### [ ۲۰۹ ] ولقوله : « من لم يأخذ شاربه فليس منا »(۲۲) .

وأما قول الحسن البصرى: «قد أسلم مع رسول الله عَلَيْكُ الناس فما فتش أحداً منهم، فجوابه أنهم استغنوا عن التفتيش بما كانوا عليه من الحتان، فإن العرب قاطبة كلهم كانوا يختتنون واليهود قاطبة تختتن، ولم يبق إلا النصارى، وهم فرقتان: فرقة تختتن وفرقة لا تختتن، وقد علم كُل من دخل فى الإسلام منهم ومن غيرهم أن شعار الإسلام: الحتان، فكانوا يبادرون إليه بعد الإسلام كما يبادرون إلى الغسل، ومن كان منهم كبيراً فشق عليه، ويخاف التلف سقط عنه، وقد سئل الإمام أحمد عن ذبيحة الأقلف، وذكر له حديث ابن عباس: لا تؤكل، فقال: ذلك عندى، إذا ولد بين أبوين مسلمين فكبر ولم يختتن، وأما الكبير إذا أسلم وخاف على نفسه الختان فله عندى, خصة.

وأما قولكم: إن الملة هي التوحيد، فالملة هي الدين، وهي مجموع أقوال وأفعال واعتقاد، ودخول الأعمال في الملة كدخول الإيمان، فالملة: هي الفطرة وهي الدين، ومحال أن يأمر الله سبحانه باتباع إبراهيم في مجرد الكلمة دون الأعمال

<sup>(</sup>۲۱) أبو داود فى السنة . باب : فى لزوم السنة (٤٦٠٧) والترمذى فى العلم . باب : ما جاء فى الأخذ بالسنة واجتناب البدع وقال : حسن صحيح ١٤٣/١٠ – ١٤٦ . وابن ماجه فى المقدمة . باب : اتباع سنة الحلفاء الراشدين المهديين (٤٢، ٤٣) . وأحمد فى المسند ١٢٦/٤ ، ١٢٧ .

<sup>(</sup>۲۲) سبق تخریجه .

وخصال الفطرة ، وإنما أمر بمتابعته فى توحيده وأقواله وأفعاله ، وهو عليه السلام اختتن امتثالاً لأمر ربه الذى أمره به وابتلاه به ، فوفاه كما أمر ، فإن لم نفعل كما فعل – لم نكن متبعين له .

وأما قد حكم فى حديث عثيم بن كليب عن أبيه عن جده بأنه من رواية إبراهيم بن أبى يحيى ، فالشافعى كان حسن الظن به ، وغيره بضعفه ، فحديثه يصلح للاعتضاد بحيث يتقوى به ، وإن لم يحتج به بمفرده ، وكذلك الكلام فى مرسل الزهرى : فإذا لم يحتج به وحده ، فإن هذه المرفوعات والموقوفات والمراسيل يشد بعضها بعضاً ، وكذلك الكلام فى حديث موسى بن إسماعيل وشبهه .

وأما قولكم: إن ابن عباس تفرد بقوله فى الأقلف: لا تؤكل ذبيحته ولا صلاة له، فهذا قول صحابى، وقد احتج الأئمة الأربعة وغيرهم أقوال الصحابة، وصرحوا بأنها حجة، وبالغ الشافعى فى ذلك وجعل مخالفتها بدعة، كيف ولم يحفظ عن صحابى خلاف ابن عباس، ومثل هذا التشديد والتغليظ لا يقوله عالم مثل ابن عباس فى ترك مندوب يخير الرجل بين فعله وتركه.

وأما قولكم: إن الشعائر تنقسم إلى مستحب وواجب، فالأمر كذلك، ولكن مثل هذا الشعار العظيم الفارق بين عباد الصليب وعباد الرحمن الذى لا تتم الطهارة إلا به، وتركه شعار عبّاد الصلبان لا يكون إلا من أعظم الواجبات.

وأما قولكم: أين باب العقوبات من باب الختان ، فنحن لم نجعل ذلك أصلا في وجوب الختان ، بل اعتبرنا وجوب أحدهما بوجوب الآخر ، فإن أعضاء المسلم وظهره ودمه حرام إلا من حد أو حق ، وكلاهما يتعين إقامته ، ولا يجوز تعظيله ، وأما كشف العورة له فلو لم تكن مصلحة أرجح من مفسلة كشفها والنظر إليها ولمسها لم يجز ارتكاب ثلاثة مفاسد عظيمة لأمر مندوب يجوز فعله وتركه ، وأما المداواة فتلك من تمام الحياة وأسبابها التي لابد للبينة منها ، فلو كان الختان من باب المندوبات لكان بمنزلة كشفها ، لما لا تدعو الحاجة إليه وهذا لا يجوز .

وأما قولكم: إن الولى يخرج من مال الصبى أجرة المعلم والمؤدب ، فلا ريب أن تعليمه وتأديبه حق واجب على الولى ، فيها أخرج ماله إلا فيما لابد له من صلاحه في دنياه وآخرته منه ، فلو كان الختان مندوباً محضاً لكان إخراجه بمنزلة الصدقة والتطوع عنده ، وبذله لمن يحج عنه حجة الشطوع ونحو ذلك . وأما الأضحية عنه

فهى مختلف فى وجوبها ، فمن أوجبها لم يخرج ماله إلا فى واجب ، ومن رآها سنة قال ما يحصل بها مِن جبر قلبه والإحسان إليه وتفريحه أعظم من بقاء ثمنها فى ملكه .

### الفصل الخامس فى وقت وجوبه ووقته عند البلسوغ

لأنه وجوب العبادات عليه ، ولا تجب قبل ذلك ،

[ • ١ ٩ ] وفى صحيح البخارى من حديث سحيد بن جبير قال : سفل ابن عباس رضى الله عنهما مثل من أنت حين قبض رسول الله عنهما مثل ، أنا يومئذ مختون وكانوا لا يختنون الرجل حتى يدرك (٢٢٠) . وقد اختلف فى سن ابن عباس عند وفاة النبى عليه الصلاة والسلام ، فقال الزبير والواقدى : ولد فى الشعب قبل خروج بنى هاشم منه قبل الهجرة بثلاث سنين ، وتوفى رسول الله عنهم وله ثلاث عشرة سنة .

[ ۲۱۱] وقال سعید بن جبیر عن ابن عباس: توفی رسول الله عَلَیْظُم وأنا ابن عشر سنین ، وقد قرأت المحکم: یعنی المفصل (۲۱۱) ، قال أبو عمر: روینا ذلك عنه من وجوه ، قال: وقد روی عن ابن إسحاق عن سعید بن جبیر عن ابن عباس: قبض رسول الله علیه الصلاة والسلام وأنا ختین (۲۰) أو مختون ، ولا یصح، قلت: بل هو أصح شیء فی الباب ، و هو الذی رواه البخاری فی صحیحه کما تقدم لفظه.

[ ٢١٢] وقال عبد الله بن الإمام أحمد: ثنا أبي ، ثنا سليمان بن داود ، ثنا شعبة عن أبي إسحاق قال : سمعت سعيد بن جبير يحدث عن ابن عباس قال : توفى رسول الله عليه وأنا ابن خمس عشرة سنة ، قال عبد الله قال أبي : وهذا هو الصواب .

[ ۲۱۳ ] قلت : وفي الصحيحين عنه قال : أقبلت راكباً على أتان ، وأنا يومئذ قد ناهزت الاحتلام ورسول الله عليه الصلاة والسلام يصلي بالناس بمنى إلى

<sup>(</sup>٢٣) البخارى في الاستئذان . باب : الحتان بعد الكبر ونتف الإبط ٩٧/٤ .

<sup>(</sup>٢٤) أحمد في المسند ٧/٧١ ، ٣٥٧ .

<sup>(</sup>٢٥) البخاري في الاستثذان . باب : الحتان ... ٩٧/٤ . وأحمد في المسند ٢٦٤/١ .

غير جدار ، فمررت بين يدى بعض الصف ، الحديث (٢٠٠٠) ، والذى عليه أكثر أهل السير والأخبار ، أن سنه كان يوم وفاة النبى عليه الصلاة والسلام ثلاث عشرة سنة ، فإنه ولد فى الشعب ، وكان قبل الهجرة بثلاث سنين ، وأقام رسول الله عليه الصلاة والسلام بالمدينة عشراً ، وقد أخبر أنه كان يومئذ مختوناً ، قالوا : ولا يجب الحتان قبل البلوغ ، لأن الصبى ليس أهلا لوجوب العبادات المتعلقة بالأبدان ، فما الظن بالجرح الذى ورد التعبد به ، ولا ينتقض هذا بالعدة التي تجب على الصغيرة ، فإنها لا مؤونة عليها فيها ، إنما هى مضى الزمان ، قالوا : فإذا بلغ الصبى أقلف أو المرأة غير مختونة ولا عذر لهما ألزمهما السلطان به ، وعندى : أنه يجب على الولى أن يختن الصبى قبل البلوغ بحيث يبلغ مختوناً فإن ذلك مما لا يتم الواجب إلا به .

وأما قول ابن عباس: كانوا لا يختنون الرجل حتى يبرك أى حتى يقارب البلوغ ، كقوله تعالى : ﴿ فَإِذَا بِلَغِنِ أَجْلَهِنِ فَأَمْسَكُوهِن بِمَعْرُوفَ أَوْ فَارقوهِن بِمَعْرُوفَ ﴾ (٢٧) وبعد بلوغ الأجل لا يتأتى الإمساك ، وقد صرح ابن عباس أنه كان يوم موت النبى عليه الصلاة والسلام مختوناً ، وأخبر في حجة الوداع التي بعدها مات رسول الله عليه الصلاة والسلام بضعة وتمانين يوماً ، أنه كان قد ناهز الاحتلام ،

[ ۲۱۶] وقد أمر النبى عليه الصلاة والسلام: الآباء أن يأمروا أولادهم بالصلاة لسبع، وأن يضربوهم على تركها لعشر، فكيف يسوغ لهم ترك ختانهم، حتى يجاوزوا البلوغ، والله أعلم.

#### الفصــل الســادس في الاختلاف في كراهية يوم السابــع

وقد اختلف فى ذلك على قولين ، هما روايتان عن الإمام أحمد قال : الخلال « باب ذكر ختان الصبى » أخبرنى عبد الملك بن عبد الحميد أنه ذاكر أبا عبد الله

<sup>(</sup>٢٦) تمامه : 8 ... فنزلت وأرست الأتان وهو الحمار ترتع و دخلت في الصف فلم يبكر ذلك على أحله ، . البخارى في العلم . باب : سترة الإمام سترة من خلفه ١٩٧١ . وفي الصلاة . باب : سترة الإمام سترة من خلفه ١٩٧١ . وفي التأذين . باب : وضوء الصبيان ومتى يجب عليهم الغسل والطهور وحضورهم الجماعة والعيدين والجنائز وصفوفهم المحارد . ومسلم في الصلاة . باب : سترة المصلي (٢٥٤) . كما رواه أبو داود والنسائن ومالك وأحمد بن حنبل . (٢٧) الطلاق : آية (٢) .

حتانه الصبى لكم يختتن ؟ قال : لا أدرى لم أسمع فيه شيئاً ، فقلت : إنه يشق على الصغير ابن عشر يغلظ عليه . وذكرت له ابنى محمداً أنه فى خمس سنين فاشتهى أن أختنه فيها ورأيته كأنه يشتهى ذلك ، ورأيته يكره العشرة لغلظه عليه وشدته ، وقال لى : ظننت أن الصغير يشتد عليه هذا ، ولم أره يكره للصغير للشهر أو السنة ، ولم يقل فى ذلك شيئاً إلا أنى رأيته يعجب من أن يكون هذا يؤذى الصغير .

قال عبد الملك وسمعته يقول: كان الحسن يكره أن يختن الصبى يوم سابعه ، أخبرنا محمد بن على السمسار قال: حدثنا مهنا، قال: سألت أبا عبد الله عن الرجل، يختن ابنه بسبعة أيام ؟ فكرهه ، وقال: هذا فعل اليهود، وقال لى أحمد ابن حنبل: كان الحسن يكره أن يختن الرجل ابنه لسبعة أيام ، فقلت: من ذكره عن الحسن ؟ قال: بعض البصريين، وقال لى أحمد: بلغنى أن سفيان الثورى سأل سفيان بن عيينة فى كم ختن ابن عمر سفيان بن عيينة فى كم ختن ابن عمر بنيه ، فقال لى أحمد: ما كان أكيس سفيان بن عيينة لها! يعنى حين قال لو قلت: فى كم ختن ابن عمر بنيه ، فقال لو قلت .

أخبرنى عصمة بن عصام ، حدثنا حنبل أن أبا عبد الله قال : وإن ختن يوم السابع فلا بأس ، وإنما كرهه الحسن كيلا يتشبه باليهود وليس في هذا شيء .

أخبرنى محمد بن على ، ثنا صالح أنه قال لأبيه : يختن الصبى لسبعة أيام ، قال : يروى عن الحسن أنه قال : فعل اليهود ، قال : وسئل وهب بن منبه عن ذلك ؟ فقال : إنما يستحب ذلك في اليوم السابع لحفته على الصبيان ، فإن المولود يولد وهو خدر الجسد كله لا يجد ألم ما أصابه سبعاً ، وإذا لم يختتن لذلك فدعوه ، حتى يقوى .

وقال ابن المنذر فى ذكر وقت الختان : وقد اختلفوا فى وقت الحتان ، فكرهت طائفة أن يختتن الصبنى يوم سابعه ، كره ذلك الحسن البضرى ، ومالك بن أنس خلافاً على اليهود .

وقال النووى(٢٨) : هو خطر ، قال مالك : والصواب فى خلاف اليهود ، قال : وعامة ما رأيت الحتان ببلدنا إذا أثغر(٢٩) .

<sup>(</sup>۲۸) یمیی بن شرف الخزامی توفی سنة ۲۷٦ ه صاحب ریاض الصالحین .

<sup>(</sup>٢٩) أثغر : خرجت أسنانه .

وقال أحمد بن حنبل: لم أسمع في ذلك شيئاً .

وقال الليث بن سعد : الحتان للغلام ما بين السبع سنين إلى العشرة ، قال : وقد حكى عن مكحول عن غيره أن إبراهيم خليل الرحمن ختن ابنه إسحاق لسبعة أيام ، وختن ابنه إسماعيل لثلاث عشرة سنة .

وروى عن ألى جعفر : أن فاطمة كانت تختن ولدها يوم السابع .

قال ابن المنذر: ليس في هذا الباب نهى مثبت ، وليس لوقوع الختان خبر يرجع إليه ولا سنة تستعمل ، فالأشياء على الإباحة ، ولا يجوز حظر شيء منها إلا بحجة ، ولا نعلم مع من منع أن يختتن الصبى لسبعة أيام حجة .

وفي سنن البيهقي من حديث زهير بن محمد عن محمد بن المنكدر عن جابر قال : ( عق رسول الله عليه الصلاة والسلام عن الحسن والحسين وختنهما لسبعة أيام  $(^{(r)})$ .

[ ۲۱۲ ] وفيها عن حديث موسى بن على بن رباح عن أبيه أن إبراهيم ختن إسحاق وهو أبن سبعة أيام ، وختن إسماعيل عند بلوغه فصار ختان إسحاق سنة فى بنيه ، والله أعلم .

# الفصل السابع في حكمة الختان وفوائده

الحتان من محاسن الشرائع التي شرعها الله سبحانه لعباده ، وكمل بها محاسنهم الظاهرة والباطنة فهو مكمل الفطرة التي فطرهم عليها ، ولهذا كان من تمام الحنيفية ملة إبراهيم ، وأصل مشروعية الحتان لتكميل الحنيفية ، فإن الله عز وجل لما عاهد إبراهيم وعده أن يجعله للناس إماماً ، وعده أن يكون أباً لشعوب كثيرة ، وأن تكون الأنبياء والملوك من صلبه ، وأن يكون نسله ، وأخبره أنه جاعل بينه وبين نسله علامة

 <sup>(</sup>۳۰) الهیثمی فی مجمع الزوائد وقال : رواه الطبرانی فی الصغیر والکبیر باختصار الختان وفیه محمد بن
 آبی السری و ثقه ابن حبان وغیره وفیه لین ۹/۶ .

العهد أن يختنوا كل مولود منهم ، ويكون عهدى هذا ميسما فى أجسادهم ، فالحتان علم للدخول فى ملة إبراهيم ، وهذا موافق لتأويل من تأول قوله تعالى : ﴿ صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ﴾ (٣١) على الحتان .

فالختان للحنفاء بمنزلة الصبغ والتعميد لعباد الصليب ، فهم يطهرون أولادهم بزعمهم حين يصبغونهم في ماء المعمودية ، ويقولون : الآن صار نصرانياً ، فشرع الله سبحانه للحنفاء صبغة الحنيفية ، وجعل ميسمها الختان فقال : ﴿ صبغة الله ومن أَصْفَ مَنْ الله صبغة ﴾ .

وقد جعل الله سبحانه علامات لمن يضاف إليه المعلم بها ، ولهذا الناس يسمون دوابهم ومواشيهم بأنواع السمات ، حتى ما يكون المضاف منها إلى كل إنسان معروفاً بسمته ، ثم قد تكون هذه السمة متوارثة فى أمة بعد أمة .

فجعل الله سبحانه الحتان علماً لمن يضاف إليه وإلى دينه وملته ، وينسب إليه بنسبة العبودية والحنيفية ، حتى إذا جهلت حال إنسان فى دينه عرف بسمة الحتان ودينه ، وكانت العرب تدعى بأمة الحتان ، ولهذا فى حديث هرقل : إنى أجد ملك الحتان قد ظهر ، فقال له أصحابه : لا يهمك هذا ، فإنما تختتن الهود فاقتلهم ، فبينا هم على ذلك ، وإذا برسول رسول الله عليه قد جاء بكتابه ، فأمر به أن يكشف وينظر هل هو مختون ؟ فوجد مختوناً ، فلما أخبره أن العرب تختتن ، قال : هذا ملك الأمة ، ولما كانت وقعة أجنادين بين المسلمين والروم جعل هشام بن العاص يقول : يا معشر المسلمين ! إن هؤلاء القلف لا صبر لهم على السيف ، فذكرهم بشعار عباد الصليب ودينهم ، وجعله مما يوجب إقدام الحنفاء عليهم وتطهير الأرض منهم .

والمقصود أن صبغة الله هى الحنيفية التى صبغت القلوب بمعرفته ومحبته والإخلاص له وعبادته وحده لا شريك له ، وصبغة الأبدان بخصال الفطرة من الحتان والاستحداد وقص الشارب وتقليم الأظفار ونتف الآباط والمضمضة والاستنشاق والسواك والاستنجاء ، فظهرت فطرة الله على قلوب الحنفاء وأبدانهم .

قال محمد بن جرير فى قوله تعالى : ﴿ صبغة الله ﴾ يعنى بالصبغة صبغة الإسلام ، وذلك أن النصارى إذا أرادت أن تُنصر أطفالها جعلتهم فى مبالهم ، وتزعم أن ذلك مما يقدس بمنزلة الحتان لأهل الإسلام . وأنه صبغة لهم فى النصرانية ، فقال

<sup>(</sup>٣١) البقرة : آية (١٣٨) .

الله جل ثناؤه لنبيه عَلِيْكُم لما قال اليهود والنصارى: ﴿ كُونُوا هُوداً أَو نصارى تَهْتُدُوا ، قُل بل ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين ﴾ إلى قوله: ﴿ صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ﴾ (٣٢) .

وقال قتادة : إن اليهود تصبغ أبناءها يهوداً ، والنصارى تصبغ أبناءها نصارى ، وإن صبغة الله : الإسلام ، فلا صبغة أحسن من الإسلام ولا أطهر .

وقال مجاهد: صبغة الله: فطرة الله، وقال غيره: دين الله، هذا مع ما في الحتان من الطهارة والنظافة والتزيين وتحسين الخلقة وتعديل الشهوة ائتي إذا أفرطت ألحقت الإنسان بالحيوانات، وإن عدمت بالكلية ألحقته بالجمادات، فالحتان يعدلها، ولهذا تجد الأقلف من الرجال والقلفاء من النساء لا يشبع من الجماع.

ولهذا يذم الرجل ويشتم ويعير بأنه ابن القلفاء – إشارة إلى غلمتها ، وأى زينة أحسن من أخذ ما طال وجاوز الحد من جلدة القلفة وشعر العانة وشعر الإبط وشعر الشارب وما طال من الظفر ، فإن الشيطان يختبىء تحت هذا كله ويألفه ويقطن فيه ، حتى أنه ينفخ فى المختون ويختبىء فى شعر العانة وتحت الأظفار ، فالغرلة أقبح فى موضعها من الظفر الطويل ، والشارب الطويل والعانة الفاحشة الطول ، ولا يخفى على ذى الحس السليم قبح الغرلة ، وما فى إزالتها من التحسين والتنظيف والتزيين ، ولهذا لما ابتلى الله خليله إبراهيم بإزالة هذه الأمور فأتمهن ، جعله إماماً للناس . هذا مع ما فيه من بهاء الوجه وضيائه ، وفى تركه من الكسفة التي ترى عليه .

[ ۲۱۷] وقد ذكر حرب في مسائله عن ميمونة زوج النبي عليه الصلاة والسلام أنها قالت للخاتنة : إذا خفضت (۳۳) فأشمى ولا تنهكى ، فإنه أسرى للوجه وأحظى لها عند زوجها .

[ ۲۱۸ ] وروى أبو داود عن أم عطية أن رسول الله ﷺ أمر ختانة تختن ، فقال : « إذا ختنت فلا تنهكي ، فإن ذلك أحظى للمرأة وأحب للبعل »(٣٤) ،

<sup>(</sup>٣٢) البقرة : الآيات (١٣٥ - ١٣٨) .

<sup>(</sup>٣٣) الخفض للنساء كالختان للذكور .

لا تنهكى : لا تجورى ولا تبالغى في استقصاء الحتان .

<sup>(</sup>٣٤) أبو داود في الأدب . باب : ما جاء في الحتان (٢٧١٥) . وانظر : صحيح الجامع حيث صححه الألباني (٧٣٥٢) .

ومعنى هذا أن الخافضة إذا استأصلت جلدة الختان ضعفت شهوة المرأة فقلت حظوتها عند زوجها ، كما أنها إذا تركتها كما هى لم تأخذ منها شيئاً ازدادت غلمتها ، فإذا أخذت منها وأبقت ، كان ذلك تعديلا للخلقة والشهوة هذا مع أنه لا ينكر أن يكون قطع هذه الجلدة علماً على العبودية ، فإنك تجد قطع طرف الأذن وكى الجبهة ، ونحو ذلك فى كثير من الرقيق علامة لرقهم وعبوديتهم ، حتى إذا أبق رد إلى مالكه بتلك العلامة ، فما ينكر أن يكون قطع هذا الطرف علماً على عبودية صاحبه لله سبحانه حتى يعرف الناس أن من كان كذلك فهو من عبيد الله الحنفاء ، فيكون الختان علماً لهذه النسبة التي لا أشرف منها مع ما فيه من الطهارة والنظافة والزينة وتعديل الشهوة .

وقد ذكر فى حكمة خفض النساء: أن سارة لما وهبت هاجر لإبراهيم أصابها، فحملت منه فغارت سارة، فحلفت لتقطعن منها ثلاثة أعضاء فخاف إبراهيم أن تجدع أنفها وتقطع أذنها، فأمرها بثقب أذنيها وختانها، وصار ذلك سنة فى النساء بعد، ولا ينكر هذا كما كان مبدأ السعى – سعى هاجر بين جبلين تبتغى لابنها القوت، وكما كان مبدأ الجمار – حصب إسماعيل للشيطان لما ذهب مع أبيه، فشرع الله سبحانه لعباده، تذكرة وإحياء لسنة خليله، وإقامة لذكره، وإعطاء لعبوديته، والله أعلم.

#### الفصل الثامن في بيان القدر الذي يؤخذ في الختان

قال أبو البركات فى «كتاب الغاية»، ويؤخذ فى ختان الرجل جلدة الحشفة، وإن اقتصر على أخذ أكثرها جاز، ويستحب لخافضة الجارية أن لا تحيف، نص عليه.

وحكَّى عن عمر أنه قال للخاتنة : أبقى منه شيئا إذا خفضت .

وقال الخلال في جامعه: ذكر ما يقطع في الختانة ، أخبرني محمد بن الحسين أن الفضل بن زياد حدثهم ، قال: سئل أحمد كم يقطع في الجتانة ؟ قال: حتى تبدو الحشفة .

وأخبرنى عبد الملك الميمونى قال: قلت يا أبا عبد الله! مسألة سئلت عنها: ختّان ختن صبياً فلم يستقص، فقال: إذا كان الختان قد جاز نصف الحشفة إلى فوق فلا يعتد به، لأن الحشفة تغلظ، وكلما غلظت هي ارتفعت الختانة، ثم قال لى: إذا كانت دون النصف أخاف، قلت له: فإن الإعادة عليه شديدة جدا، ولعله قد يخاف عليه الإعادة، قال: إيش يخاف عليه. ورأيت سهولة الإعادة، إذا كانت الختانة في أقل من نصف الحشفة إلى أسفل، وسمعته يقول: هذا شيء لابد أن تيسر فيه الختانة.

وقال ابن الصباغ (۳۰) فى الشامل: الواجب على الرجل أن يقطع الجلدة التى على الخشفة حتى تنكشف جميعها ، وأما المرأة فلها عذرتان: إحداهما بكارتها والأخرى هى التى يجب قطعها وهى كعرف الديك فى أعلى الفرج بين الشفرين ، وإذا قطعت يبقى أصلها كالنواة .

وقال الجويني<sup>(٣٦)</sup> في نهايته : المستحق في الرجال قطع القلفة ، وهي الجلدة التي تغشى الحشفة والغرض أن تبرز ، ولو فرض مقدار منه على الكمرة لا تنبسط على سطح الحشفة ، فيجب قطعه حتى لا تبقى الجلدة متدلية .

وقال ابن كنج: عندى يكفى قطع شيء من القلفة وإن قل، بشرط أن يستوعب القطع تدوير رأسها.

وقال الجويني: القدر المستحق من النساء ما ينطلق عليه الاسم ، قال في الحديث: ما يدل على الأمر بالإقلال ، قال عليه الصلاة والسلام: « أشمى ولا تنكهى » أى اتركى الموضع أشم ، والأشم: المرتفع.

وقال الماوردى (۳۷): والسنة أن يستوعب القلفة تغشى الحشفة بالقطع من أصلها ، وأقل ما يجزى فيه إلا أن يتغشى بها شيء من الحشفة ، وأما خفض المرأة فهو قطع جلدة فى الفرج فوق مدخل الذكر ومخرج البول على أصل كالنواة ، ويؤخذ منه

<sup>(</sup>٣٥) عيد السيد بن محمد بن الصباغ من فقهاء الشافعية ولد سنة ٤٠٠ ه يغداد .

<sup>(</sup>٣٦) الجويني عبد الملك بن عبد الله بن يونس الجويني شافعي إمام الحرمين توفى سنة ٤٧٨ هـ .

<sup>(</sup>٣٧) الماوردي على بن محمد بن حبيب ولد بالبصرة شيئة ٣٦٤ ه وتوفي سنة ٤٥٠ ه . \_

الجلدة المستعلية دون أصلها ، وقد بان بهذا أن الفُصْع في الختان ثلاثة أقسام : سنة ، وواجب ، وغير مجزى على ما تقدم ، والله أعلم .

#### الفصــل التاســع فى أن حكمه يعم الذكــر والأنشــى

قال صالح بن أحمد : إذا جامع الرجل امرأته ولم ينزل ، قال : إذا التقى الحتانان وجب الغسل .

قال أحمد : وفي هذا أن النساء كن يختنن ، وسئل عن الرجل تدخل عليه امرأته فلم يجدها مختونة أيجب عليها الختان ؟ قال : الختان سنة .

قال الخلال: وأخبرنى أبو بكر المروزى وعبد الكريم الهيثم ويوسف ابن موسى ، دخل كلام بعضهم فى بعض أن أبا عبد الله سئل عن المرأة تدخل على زوجها ولم تختن أيجب عليها الختان ؟ فسكت والتفت إلى أبي حفص فقال: تعرف فى هذا شيئاً ؟ قال: لا ، فقيل له: إنه أتى عليها ثلاثون وأربعون سنة فسكت ، قيل له: فإن قدرت على أن تختنن ؟ قال: حسن .

قال وأخبرنى محمد بن يحيى الكحال ، قال : سألت أبا عبد الله عن المرأة تختتن ؟ فقال : قد خرجت فيه أشياء ، ثم قال : ونظرت فإذا خبر النبي عليه الصلاة والسلام حين يلتقى الختانان ، ولا يكون واحداً إنما هو اثنان ، قلت لأبى عبد الله : فلابد منه قال الرجل أشد ، وذلك أن الرجل يختتن ، فتلك الجلدة مدلاة عن الكمرة فلا ينفى ما تم والنساء أهون ، قلت : لا خلاف في استحبابه للأنثى ، واختلف في وجوبه .

وعن أحمد فى ذلك روايتان – إحداهما : يجب على الرجال والنساء ، والثانية : يختص وجوبه بالذكور ، وحجة هذه الرواية حديث شداد بن أوس :

[ ٢١٩] الختان سنة للرجال مكرمة للنساء ، ففرق فيه بين الذكور والإناث ، ويحتج لهذا القول أن الأمر به إنما جاء للرجال ، كما أمر الله سبحانه به خليله عليه السلام ، ففعله امتثالا لأمره .

وأما ختان المرأة فكان سببه يمين سارة كما تقدم ، قال الإمام أحمد : لا تحيف خافضة الجارية لابن عمر ، قال لختانة : أبقى منه شيئاً إذا خفضت .

[ ۲۲۰ ] وذكر الإمام ألحمد عن أم عطية أن رسول الله عليه الصلاة والهسلام أمر ختانة تختتن فقال : « إذا ختنت فلا تنهكى ، فإن ذلك أحظى للمرأة وأحب للبعل » ، والحكمة التى ذكرناها فى الختان ، تعم الذكر والأنثى ، وإن كانت فى الذكر أبين ، والله أعلم .

#### الفصــل العاشـــر فى حكم جناية الخاتن وسراية الختــان

قال الله تعالى : ﴿ مَا عَلَى الْحُسنين مِن سبيل ﴾ (٣٨) .

[ ۲۲۲] وفي السنن من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن النبي عين أبيه عن جده عن النبي عين أبيه على النبي عين أبيه عن النبي عين أبيه على النبي عين أبيه أو على عاقلته (٤٠) كجناية غيره ، فإن زادت على ثلث الدية كانت على العاقلة ، وإن نقصت عن الثلث فهى في ماله ، وأما ما تلف بالسراية ، فإن لم يكن من أهل العلم بصناعته ولم يعرف بالحذق (٤١) فيها ، فإنه يضمنها ، لأنها سراية جرح ، لم يجز الإقدام عليه ، فهى كسراية الجناية ، وقد اتفق الناس على أن سراية الجناية مضمونة ، واختلفوا فيما عداها ، فقال أحمد ومالك : لا تضمن سراية مأذون فيه ، فلم يضمن فيه حداً أو تأديباً مقرراً كان أو غير مقرر ، لأنها سراية مأذون فيه ، فلم يضمن كسراية استيفاء منفعة النكاح وإزالة البكارة وسراية الفصد (٢١) والحجامة ، والحتان وبط الدمل وقطع السلعة المأذون فيه لحاذق لم يتعمده ، وقال الشافعي : لا يضمن وبط الدمل وقطع السلعة المأذون فيه لحاذق لم يتعمده ، وقال الشافعي : لا يضمن

<sup>(</sup>٣٨) التوبة: آية (٩١) .

<sup>(</sup>٣٩) أبو داود فى الديات . باب : فيمن تطبب بغير علم (٤٥٨٦) . والنسائى فى القسامة . باب : صفة شبه العمد ... ٥٢/٨ ، ٥٣ . وابن ماجه فى الطب . باب : من تطبب ولم يعلم منه طب (٣٤٦٦) . والحاكم فى المستدرك ٢١٢/٤ . وانظر : صحيح الجامع حيث حسنه الألبانى (٢٠٢٩) .

<sup>(</sup>٤٠) العاقلة : أهل القاتل .

<sup>(</sup>٤١) الحذق : المهارة . حذق الصبي القرآن والعمل إذا مهر .

<sup>(</sup>٤٢) الفصد: قطع العِرق.

سراية المقرر حداً كان أو قصاصاً ، ويضمن سراية غير المقرر والتأديب ، لأن التلف به دليل على التجاوز والعدوان .

وقال أبو حنيفة: لا يضمن سراية الواجب خاصة ويضمن سراية القود (٢٠) ، لأنه إنما أبيح له استيفاء لشرط السلامة ، والسنة الصحيحة تخالف هذا القول ، وإن كان الخاتن عارفاً بالصناعة وختن المولود في الزمن الذي يختن في مثله ، وأعطى الصناعة حقها لم يضمن سراية الجرح اتفاقاً ، كما لو مرض المختون من ذلك ومات ، فإن أذن له أن يختنه في زمن حر مفرط أو برد مفرط أو حال ضعف يخاف عليه منه ، فإن كان بالغاً عاقلا لم يضمنه ، لأنه أسقط حقه بالإذن فيه ، وإن كان صغيراً ضمنه ، لأنه لا يعتبر إنه شرعاً وإن أذن فيه وليه ، فهذا موضع نظر ، هل يجب الضمان على الولى أو على الخاتن ولا ريب أن الولى المتسبب والخاتن مباشر ، فالقاعدة تقتضى تضمين المباشر ، لأنه يمكن الإحالة عليه بخلاف ما إذا تعذر تضمينه ، فهذا تفصيل القول في جناية الخاتن وسراية ختانه ، والله أعلم .

#### الفصل الحادى عشــر فى أحكام الأقلف من صلاتــه وطهارتــه وذبيحته وشهادته وغير ذلــك

قال الخلال: أخبرنى محمد بن إسماعيل، حدثنا وكيع عن سالم بن العلاء المرادى عن عمرو بن هرم عن جابر بن زيد عن ابن عباس قال: الأقلف لا تقبل له صلاة ولا تؤكل ذبيحته، قال وكيع: الأقلف إذا بلغ فلم يختتن لم تجز شهادته، أخبرنى عصمة بن عصام، ثنا حنبل، قال ثنا أبو عبد الله ثنا محمد بن عبيد عن سالم المرادى عن عمرو بن هرم عن جابر بن زيد عن ابن عباس: لا تؤكل ذبيحة الأقلف.

قال حنبل فى موضع آخر: ثنا أبو عمر الحوضى، ثنا همام عن قتادة عن عكرمة ، عن الله على عن قال عكرمة ، عكرمة قال : لا تؤكل ذبيحة الأقلف ، قال : وكان الحسن لا يرى ما قال عكرمة ، قال : لا ، قال حنبل قال أبو عبد الله : لا تؤكل قال : قبل لعكرمة : إن حج ؟ قال : لا ، قال حنبل قال أبو عبد الله : لا تؤكل

<sup>(</sup>٤٣) القوّد : القصاص .

ذبيحته ولا صلاة له ولا حج ، حتى يتطهر ، هو من تمام الإسلام ، وقال حنبل في موضع آخر ، قال أبو عبد الله : الأقلف لا يذبح ولا تؤكل ذبيحته ولا صلاة له .

وقال عبد الله بن أحمد ثنا أبي ، ثنا إسماعيل بن إبراهيم ، ثنا سعيد بن عروبة عن قتادة عن جابر بن زيد عن ابن عباس قال : الأقلف لا تحل له صلاة ولا تُؤكل ذبيحته ولا تجوز له شهادة ، قال قتادة : وكان الحسن لا يرى ذلك ، وقال إسحاق ابن منصور قلت لأبي عبد الله : ذبيحة الأقلف ؟ قال : لا بأس بها ، وقال أبو طالب سألت أبا عبد الله عن ذبيحة الأقلف ؟ فقال ابن عباس : شدد في ذبيحته جداً ، وقال الفضل بن زياد سألت أبا عبد الله عن ذبيحة الأقلف ؟ فقال : يروى عن إبراهيم والحسن وغيرهما : أنهم كانوا لا يرون بها بأساً إلا شيئاً يروى عن جابر ابن زيد عن ابن عباس أنه كرهه .

قال أبو عبد الله : وهذا يشتد على الناس ، فلو أن رجلاً أسلم وهو كبير فخافوا عليه الختان ، أفلا تؤكل ذبيحته ؟ وذكر الخلال عن أبى السمح أحمد بن عبد الله بن ثابت قال : سمعت أحمد بن حنبل : وسئل عن ذبيحة الأقلف وذكر له حديث ابن عباس فقال أحمد : ذاك عندى ، إذا كان الرجل يولد بين أبوين مسلمين فكيف لا يختن ، فأما الكبير إذا أسلم وخاف على نفسه الختان فله عندى رخصة ، ثم ذكر قصة الحسن مع أمير البصرة الذي ختن الرجال في الشتاء ، فمات بعضهم ، قال : فكان أحمد يقول : إذا أسلم الكبير وخاف على نفسه فله عندى عذر .

#### الفصل الثانى عشر فى المسقطات لوجوب

وهى أمور ، أحدها : أن يولد الرجل ولا قلفة له ، فهذا مستغن عن الختان ، إذا لم يخلق له ما يجب ختانه : وهذا متفق عليه ، لكن قال بعض المتأخرين : يستحب إمرار الموسى على موضع الختان ، لأنه ما يقدر عليه من المأمور به ،

وقد قال النبى عَلَيْكَ : « إذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم » ( فنه ) ، وقد كان الواجب أمرين مباشرة الحديدة والقطع ، فإذا سقط

<sup>(</sup>٤٤) البخارى في الاعتصام بالكتاب والسنة . باب : الاقتداء بسنن رسول الله ٢٥٨/٤ . ومسلم في=

القطع ، فلا أقل من استحباب مباشرة الحديدة ، والصواب أن هذا مكروه ، لا يتقرب إلى الله به ، ولا يتعبد بمثله وتنزه عنه الشريعة ، لأنه عبث لا فائدة فيه ، وإمرار الموسى غير مقصود ، بل هو وسيلة إلى فعل المقصود ، فإذا سقط المقصود لم يبق للوسيلة معنى ونظير هذا ما قال بعضهم : إن الذى لم يخلق على رأسه شعر يستحب له فى النسك أن يمر الموسى على رأسه ، ونظير قول بعض المتأخرين من أصحاب أحمد وغيرهم : أن الذى لا يحسن القراءة ولا الذكر أو أخرس – يحرك لسانه حركة مجردة .

قال شيخنا (٤٥): ولو قيل إن الصلاة تبطل بذلك كان أقرب ، لأنه عبث ينافى الخشوع وزيادة عمل غير مشروع ، والمقصود أن هذا الذى ولد ولا قلفة له . فلا ختان عليه كانت العرب تزعم أنه إذا ولد فى القمر تقلصت قلفته وتجمعت ، ولهذا يقولون ختنه القمر ، وهذا غير مطرد ، ولا هو أمر مستمر ، فلم يزل الناس يولدون فى القمر ، والذى يولد بلا قلفة نادر جداً ، ومع هذا فلا يكون زوال القلفة تاماً ، بل يظهر رأس الحشفة ، بحيث يبين مخرج البول ولهذا لابد من ختانه ليظهر تمام الحشفة ، وأما الذى يسقط ختانه فإن تكون الحشفة كلها ظاهرة ، وأخبرنى صاحبنا محمد بن عثمان الخليلي المحدث ببيت المقدس أنه ممن ولد كذلك ، والله أعلم .

فصل - الثانى: من مسقطاته: ضعف المولود عن احتماله بحيث يخاف عليه من التلف ، ويستمر به الضعف كذلك ، فهذا يعذر فى تركه إذ غايته أنه واجب فيسقط بالعجز عنه كسائر الواجبات .

فصل - الثالث: أن يسلم الرجل كبيراً ويخاف على نفسه منه فهذا يسقط عنه عند الجمهور ، ونص عليه الإمام أحمد في رواية جماعة من أصحابه ، وذكر قول الحسن أنه قد أسلم في زمن رسول الله عليه السلام: الرومي والحبشي والفارسي فما فتش أحداً منهم ، وخالف سحنون بن سعيد الجمهور فلم يسقطه عن الكبير الخائف على نفسه وهو قول في مذهب أحمد حكاه ابن تمم وغيره .

<sup>=</sup>الحج باب : فرض الحج مرة فى العمر (٤١٢) . والنسائى فى الحج . باب : وجوب الحج ٥/١١٠ ، ١١١ . وابن ماجه فى المقدمة . باب : اتباع سنة رسول الله عَلَيْكُ (٢) وروايتا النسائى وابن ماجه بلفظ : ٤ ... فخذوا منه ... ٤ بدلاً من و فأتوا منه ... ٤ .

<sup>(</sup>٤٥) شيخنا المقصود ابن تيمية . .

فصل – الرابع: وظاهر كلام أصحابنا أنه يسقط وجوبه فقط عند خوف التلف، والذى ينبغى أن يمنع من فعله ولا يجوز له، وصرح به فى شرح الهدية فقال: يمنع منه، ولهذا نظائر كثيرة، منها الاغتسال بالماء البارد فى حال قوة البرد والمرض، وصوم المريض الذى يخشى تلفه بصومه، وإقامة الحد على المريض والحامل وغير ذلك، فإن هذه الأعذار كلها تمنع إباحة الفعل كما تسقط وجوبه.

فصل – الخامس: الموت فلا يجب ختان الميت باتفاق الأمة، وهل يستحب؟ فجمهور أهل العلم على أنه لا يستحب، وهو قول الأئمة الأربعة، وذكر بعض الأئمة المتأخرين أنه مستحب، وقاسه على أخذ شاربه وحلق عانته ونتف إبطه، وهذا مخالف لما عليه عمل الأمة وهو قياس فاسد، فإن أخذ الشارب وتقليم الظفر وحلق العانة من تمام طهارته وإزالة وسخه ودرنه.

وأما الختان: وهو قطع عضو من أعضائه ، والمعنى الذى لأجله شرع فى الحياة ، قد زال بالموت فلا مصلحة فى ختانه ، وقد أخبر النبى عليه الصلاة والسلام: أنه يبعث يوم القيامة بغرلته غير مختون ، فما الفائدة أن يقطع منه عند الموت عضو يبعث به يوم القيامة وهو من تمام خلقه فى النشأة الأخرى .

فصل – السادس: ولا يمنع الإحرام من الحتان ، نص عليه الإمام أحمد ، وقد سئل عن المحرم يختتن ؟ فقال: نعم ، فلم يجعله من باب إزالة الشعر وتقليم الظفر – لا في الحياة ولا بعد الموت .

#### الفصل الثالث عشــر فى ختان النبى عليه الصلاة والســلام

وقد اختلف فيه على أقوال: أحدها: أنه ولد مختوناً ، والثانى: أن جبريل ختنه حين شق صدره ، الثالث: أن جده عبد المطلب ختنه على عادة العرب فى ختان أولادهم ، ونحن نذكر قائلى هذه الأقوال وحججهم: فأما من قال: ولد مختوناً فاحتجوا بأحاديث أحدها: ما رواه أبو عمر بن عبد البر ، فقال: وقد روى أن النبى عليه الصلاة والسلام ولد مختوناً ، من حديث عبد الله بن عباس عن أبيه العباس بن عبد المطلب .

[ ۲۲۳ ] قال : ولد رسول الله عَلَيْكُ مُختوناً مسروراً : يعنى مقطوع السرة فأعجب ذلك جده عبد المطلب وقال : ليكونن لابنى هذا شأن عظيم (٤٦) ، ثم قال ابن عبد البر : ليس إسناد حديث العباس هذا بالقائم ،

[ ۲۷۴] وقال وقد روى موقوفاً على ابن عمر ولا يثبت أيضاً ، قلت : حديث ابن عمر رويناه من طريق أبي نعيم حدثنا أبو الحسن أحمد بن محمد بن خالد الخطيب ، ثنا محمد بن محمد بن سليمان ، ثنا عبد الرحمن بن أبي موسى المقدسي ، حدثنا خالد بن سلمة عن نافع عن ابن عمر قال : ولد النبي عليه مختوناً ، ولكن محمد بن سليمان هذا هو الباغندى وقد ضعفوه ، وقال الله قطني : كان كثير التدليس (٢٤) ، يحدث بما لم يسمع ، وربما سرق الحديث .

[ ۲۲۰] ومنها ما رواه الخطيب بإسناده من حديث سفيان بن محمد المصيصى حدثنا هشيم عن يونس بن عبيد عن الحسن عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله عَيْنَا : « من كرامتى على أنى ولدت مختوناً ولم يرنى أحد »(٤٨) ، قال الخطيب : لم يروه فيما يقال غير يونس عن هشيم وتفرد به سفيان بن محمد المصيصى وهو منكر الحديث .

قال الخطيب: أخبرنى الأزهرى قال: سئل الدارقطنى عن سفيان بن محمد المصيصى، وأخبرنى أبو الطيب الطبرى، قال، قال لنا الدارقطنى شيخ لأهل المصيصة: يقال له سفيان بن محمد الفزارى كان ضعيفاً سيء الحال، وقال صالح بن محمد الحافظ: سفيان بن محمد المصيصى لا شيء،

[ ۲۲۲ ] وقد رواه أبو القاسم بن عساكر من طريق الحسن بن عرفة ، حدثنا هشيم عن يونس عن الحسن عن أنس قال ، قال رسول الله عليه الصلاة

<sup>(</sup>٤٦) أبو نعيم في دلائل النبوة بلفظ : 1 ولد رسول الله مختوناً مسروراً فأعجب ذلك جده ، وخطّى عنده ، وقال : ليكونن لابنى هذا شأن ، فكان له شأن ، (٩٢) ، وابن سعد في الطبقات ١٠٣/١ . والحاكم في المستدرك حيث قال : وقد تواترت الأخبار أن رسول الله ولد مختوناً مسروراً . ولكن قال الذهبي في التلخيص بهامش المستدرك : ما أعلم صحة ذلك فكيف متواتراً ٦٠٢/٢ .

<sup>(</sup>٤٧) التدليس : الخديعة في البيع والمقصود الحديث بما لم يسمع .

<sup>(</sup>٤٨) الهيثمى فى مجمع الزوائد وقال: رواه الطبرانى فى الصغير والأوسط وفيه سفيان بن الغزارى وهو متهم به ٢٣٤/٨ وأبو نعيم فى دلائل النبوة (٩١). وهما بلفظ: ١ ... لم يو أحد سوأت ١ . وانظر: صعيف الجامع حيث عزاه للطبرانى فى الأوسط وضعفه الألبانى (٣٦٠٥).

والسلام : « من كوامتى على ربى عز وجل أنى ولدت مختوناً لم يو أحد سوءتى » ، وف إسناده إلى الحسن بن عرفة عدة مجاهيل .

قال أبو القاسم بن عساكر وقد سرقه ابن الجارود ، وهو كذاب ، فرواه عن الحسن بن عرفة ، ومما احتج به أرباب هذا القول ما ذكره محمد بن على الترمذى فى معجزات النبى عليه الصلاة والسلام فقال ، ومنها أن صفية بنت عبد المطلب قالت : أردت أن أعرف أذكر أم أنثى فرأيته مختوناً ، وهذا الحديث لا يثبت ، وليس له إسناد يعرف به ، وإنما قد قال أبو القاسم عمر بن أبى الحسن بن هبة الله بن أبى جرادة فى كتاب صنفه فى ختان الرسول عليه الصلاة والسلام ، يرد به على محمد بن طلحة فى تصنيف صنفه ، وقرر فيه أن رسول الله على الله بطرقه وصناعته ، وإنما كان فيه الترمذى الحكيم لم يكن من أهل الحديث ، ولا علم له بطرقه وصناعته ، وإنما كان فيه الكلام على إشارات الصوفية والطرائق ، ودعوى الكشف على الأمور الغامضة والحقائق ، حتى خرج فى الكلام على ذلك عن قاعدة الفقهاء والصوفية ، وأخرجوه والحقائق ، حتى خرج فى الكلام على ذلك عن قاعدة الفقهاء والصوفية ، وأخرجوه فاستوجب بذلك القدح والشناعة ، وملاً كتبه بالأحاديث الموضوعة ، وحشاها بالأخبار التى ليست بمروية ولا مسموعة ، وعلل فيها خفى الأمور الشرعية لا يعقل معناها بعلل ما أضعفها وما أوهاها .

ومما ذكر فى كتاب له رسمه بالاحتياط أن يسجد عقب كل صلاة يصليها سجدتى السهو ، وإن لم يكن سها فيها ، وهذا مما لا يجوز فعله بالإجماع ، وفاعله منسوب إلى الغلو والابتداع ، وما حكاه عن صفية بقولها فرأيته مختوناً يناقض الأحاديث الأخرى ، وهو قوله لم ير سوءتى أحد ، فكل حديث فى هذا الباب يناقض الآخر ، ولا يثبت واحد منهما ، ولو ولد مختوناً فليس هذا من خصائصه عليه الصلاة والسلام ، فإن كثيراً من الناس يولد غير محتاج إلى الختان .

قال وذكر أبو الغنائم النسابة الزيدى ، أن أباه القاضى أبا محمد الحسن بن الحسن الزيدى ولد غير محتاج إلى الحتان ، قال : ولهذا لقب بالمطهر ، قال : قال فيما قرأته بخطه : خلق أبو محمد الحسن مطهراً لم يختن و توفى كما خلق ، وقد ذكر الفقهاء في كتبهم أن من ولد كذلك لا يختن ، واستحسن بعضهم أن يمر الموسى على موضع الحتان من غير قطع ، والعوام يسمون هذا الحتان : ختان القمر ، يشيرون في ذلك إلى أن النمو في خلقة الإنسان يحصل في زيادة القمر ، ويحصل النقصان في الحلقة عند

نقصانه ، كما يوجد ذلك في الجزر والمد ، فينسبون النقصان الذي حصل في القلفة إلى نقصان القمر .

[ ۲۲۷ ] قال : وقد ورد فی حدیث رواه سیف بن محمد ابن أخت سفیان الثوری عن هشام بن عروة عن أبیه عن عائشة عن النبی ﷺ قال : ابن صیاد ولد مسروراً مختوناً ، وسیف مطعون فی حدیثه ، وقیل إن قبصر ملك الروم الذی ورد علیه امرؤ القیس الحمام فرآه كذلك فقال مهجوه :

## إنى حلفت يميناً غير كاذبة الأنت الأقلف إلا ما جنى القمر

يعيره أنه لم يختتن وجعل ولادته لذلك نقصاً ، وقيل : إن هذا البيت أحد الأسباب الباعثة لقيصر على أن سم امرأ القيس فمات ، وأنشد ابن الأعرابي فيمن ولد للا قلفة :

## فذاك نكس لا يبض حجره مخرة العرض حديد منظره في ليل كانون شديد خصره عض بالحراف الزبانا قمره

يقول : هو أقلف ليس بمختون إلا ما قلص القمر ، وشبه قلفته بالزبانا : وهي قرنا العقرب ، وكانت العرب لا تعتد بصورة الختان من غير ختان ، وترى الفضيلة في الحتان نفسه وتفخر به .

قال: وقد بعث الله نبينا عليه الصلاة والسلام من صميم العرب وخصه بصفات الكمال من الحلق والحلق والنسب، فكيف يجوز أن يكون ما ذكره من كونه مختوناً مما يميز به النبي عليه الصلاة والسلام ويخصص، وقيل: إن الحتان من الكلمات التي ابتلي الله بها خليله عليه الصلاة والسلام فأتمهن وأكملهن، وأشد الناس بلاء الأنبياء، ثم الأمثل فالأمثل، وقد عد النبي عليه السلام: الحتان من الفطرة، ومن المعلوم أن الابتلاء به مع الصبر عليه مما يضاعف ثواب المبتلي به وأجره، والأليق بحال النبي عليه الصلاة والسلام أن لا يسلب هذه الفضيلة وأن يكرمه الله بها كما أكرم خليله، فإن خصائصه أعظم من خصائص غيره من النبيين وأعلى.

وختن الملك إياه كما رويناه أجدر من أن يكون من خصائصه وأولى ، وهذا كله كلام ابن العديم . [ ۲۲۸] ويريد بختن الملك ما رواه من طريق الخطيب عن أبى بكرة أن جبريل ختن النبى عَلَيْ خين طهر قلبه (٤٩) وهو مع كونه موقوفاً على أبى بكرة لا يصح إسناده فإن الخطيب قال فيه : أنبأنا أبو القاسم عبد الواحد بن عثمان بن محمد البجلى ، أنبأنا جعفر بن محمد بن نصير ، حدثنا محمد بن عبد الله بن سليمان ، حدثنا على بن محمد المدائني ، حدثنا سلمة بن محارب ابن سليم بن زياد عن أبيه عن أبى بكرة ، وليس هذا الإسناد مما يحتج به .

وحديث شق الملك قلبه عليه الصلاة والسلام ، قد روى من وجوه متعددة مرفوعاً إلى النبى عليه الصلاة والسلام ، وليس فى شيء ، منها أن جبريل ختنه إلا فى هذا الحديث فهو شاذ غريب ، قال ابن العديم : وقد جاء فى بعض الروايات : أن جده عبد المطلب ختنه فى اليوم السابع ، قال وهو على ما فيه أشبه بالصنواب وأقرب إلى الواقع .

[ ۲۲۹] ثم ساق من طریق ابن عبد البر ثنا أبو عمرو أحمد بن محمد ابن أحمد قراءة منی علیه أن محمد بن عیسی حدثه ، قال : ثنا یحیی بن أبوب بن زیاد العلاف ، ثنا محمد بن أبی السری العسقلانی ، ثنا الولید بن مسلم عن شعیب بن أبی حمزة عن عطاء الخراسانی عن عكرمة عن ابن عباس ، أن عبد المطلب ختن النبی عن محرفة یوم سابعه ، وجعل له مأدبه وسماه محمداً ، فقال یحیی بن أبوب : ما وجدنا هذا الحدیث عند أحد إلا عند ابن أبی السری و هو محمد بن المتوكل بن أبی السری ، والله أعلم .

#### الفصل الرابع عشــر في الحكمة التي لأجلها يعاد بنو آدم غـرلا

لما وعد الله سبحانه وهو صادق الوعد الذى لا يخلف وعده ، أنه يعيد الخلق كا بدأهم أول مرة ، كان من صدق وعده أن يعيده على الحالة التي بدأ عليها من تمام أعضائه وكالها ، قال تعالى : ﴿ يوم نطوى السماء كطي السجل للكتب كما بدأنا

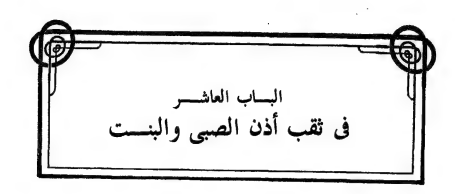
<sup>(</sup>٤٩) الهيثمى في مجمع الزوائد وقال : رواه الطبراني في الأوسط وفيه عبد الرحمن بن عيينة وسلمة ابن محارب ولم أعرفهما وبقية رجاله ثقات ٢٢٤/٨ .

أول خلق نعيده وعداً علينا إنا كنا فاعلين (٥٠) وقال تعالى: ﴿ كَمّا بدأُكُم تعودون (١٥) وأيضاً فإن الحتان إنما شرع في الدنيا لتكميل الطهارة والتنزه من البول ، وأهل الجنة لا يبولون ولا يتغوطون ، فليس هناك نجاسة تصيب الغرلة ، فيحتاج إلى التحرز منها ، والقلفة لا تمنع لذة الجماع ولا تعوقه ، هذا إن قدر استمرارهم على تلك الحالة التي بعثوا عليها ، وإلا فلا يلزم من كونهم يبعثون كذلك أن يستمروا على تلك الحالة التي بعثوا عليها ، فإنهم يبعثون حفاة عراة بهما ، ثم يكسون ويمد خلقهم ويزاد فيه بعد ذلك ، يزاد في خلق أهل الجنة وأهل النار ، وإلا فوقت قيامهم من القبور يكونون على صورتهم التي كانوا عليها في الدنيا ، وعلى صفاتهم وهيئاتهم وأحوالهم فيبعث كل عبد على ما مات عليه ، ثم ينشئهم الله سبحانه وهئاته ، وهل تبقى تلك الغرلة التي كملت خلقهم في القبور أو تزول يمكن هذا وهذا ولا يعلم بخبر يجب المصير إليه ، والله سبحانه وتعالى أعلم .



<sup>(</sup>٥٠) الأنبياء: آية (١٠٤) .

<sup>(</sup>٥١) الأعراف : آية (٢٩) .



أما أذن البنت فيجوز ثقبها للزينة ، نص عليه الإمام أحمد ، ونص على كراهته في حق الصبى ، والفرق بينهما أن الأنثى محتاجة للحلية ، فثقب الأذن مصلحة في حقها بخلاف الصبى ،

[ ۲۳۰ ] وقد قال النبى عليه الصلاة والسلام لعائشة فى حديث أم زرع : كنت لك كأبى زرع لأم زرع<sup>(۱)</sup> مع قولها : أناس من حلى أذنى أى ملأها من الحلى ، حتى صار ينوس فيها أى يتحرك ويجول .

[ ۲۳۱] وفى الصحيحين لما حرض النبى عليه الصلاة والسلام النساء على الصدقة ، جعلت المرأة تلقى خرصها<sup>(۲)</sup> ، الحديث – والخرص : هو الحلقة الموضوعة فى الأذن ، ويكفى فى جوازه ، وسؤله بفعل الناس له وإقرارهم على ذلك ، فلو كان مما ينهى عنه لنهى القرآن أو السنة ، فإن قيل فقد أخبر الله سبحانه عن عدوه إبليس ، أنه قال : ﴿ ولآمرنهم فليبتكن ءاذان الأنعام ﴾ (٢) أى يقطعونها ، وهذا يدل على أن قطع الأذن وشقها وثقبها من أمر الشيطان ، فإن البتك : هو القطع ، وثقب الأذن ، قطع لها ، فهذا ملحق بقطع أذن الأنعام .

 <sup>(</sup>١) حديث أم زرع رواه البخارى فى النكاح . باب : حسن المعاشرة مع الأهل ٢٥٧/٣ ، ٢٥٨ .
 ومسلم فى فضائل الصحابة . باب : ذكر حديث أم زرع (٩٢) .

<sup>(</sup>٢) البخارى في العيدين . باب : الخطبة بعد العيد ١٧٠/١ ، وفي الزكاة . باب : التحريض على الصدقة والشفاعة فيها ٢٤٩/١ . وباب : العرض في الزكاة ٢٥٣/١ . وفي اللباس . باب : القلائد والسُخاب للنساء ٣٧/٤ . ومسلم في صلاة العيدين (٢) . وباب : ترك الصلاة ، قبل العيد وبعدها في المصلى (١٣) كما رواه أبو داود وابن ماجه وأحمد .

<sup>(</sup>٣) النساء: آية (١١٩).

قيل: هذا من أفسد القياس ، فإن الذى أمرهم الشيطان به أنهم كانوا ، إذا ولدت لهم الناقة خمسة أبطن ، فكان البطن السادس ذكراً شقّوا أذن الناقة ، وحرموا ركوبها والانتفاع بها ، ولم تطرد عن ماء ولا عن مرعى ، وقالوا : هذه بحيرة ، فشرع لهم الشيطان في ذلك شريعة من عنده ، فأين هذا من بخش ( نسخة : نخس ) أذن الصبية ليوضع فيها الحلية التي أباح الله لها أن تتحلى بها ، وأما ثقب الصبي فلا مصلحة له فيه ، وهو قطع عضو من أعضائه ، لا لمصلحة دينية ولا دنيوية ، فلا يجوز .

ومن أعجب ما فى هذا الباب ما قال الخطيب فى تاريخه: أنا الحسن بن على الجوهرى ، ثنا محمد بن العباس الخزاز ، حدثنا أبو عمر عثمان بن جعفر المعروف بابن الكبار ، ثنا أبو الحسن على بن إسحاق بن راهويه قال : ولد أبى من بطن أمه مثقوب الأذنين ، قال : فمضى جدى راهويه إلى الفضل بن موسى السيناني فسأل عن ذلك ، وقال : ولد لى ولد خرج من بطن أمه مثقوب الأذنين ، فقال : يكون ابنك رأساً إما فى الخير وإما فى الشر ، فكان الفضل بن موسى ، والله أعلم ، تفرس فيه ، أنه لما تفرد عن المولودين كلهم بهذه الخاصة أن ينفرد عنهم بالرياسة فى الدين أو الدنيا .

وقد كان رحمه الله رأس أهل زمانه في العلم والحديث والتفسير والسنة والجلالة والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وكسر الجهمية وأهل البدع ببلاد خواسان ، وهو الذي نشر السنة في بلاد خواسان ، وعنه انتشرت هناك ، وقد كان له مقامات محمودة عند السلطان يظفره الله فيها بأعدائه ، ويخزيهم على يديه ، حتى تعجب منه السلطان والحاضرون ، حتى قال محمد بن أسلم الطوسى : لو كان الثورى حياً لاحتاج إلى إسحاق ، فأخبر بذلك أحمد بن سعيد الرباطى ، فقال : والله لو كان الثورى وابن عيينة والحمادان في الحياة لاحتاجوا إلى إسحاق . فأخبر بذلك محمد بن يحيى الصفان فقال والله : لو كان الحسن البصرى حياً لاحتاج إلى إسحاق في أشياء كثيرة ، وكان الإمام أحمد يسميه أمير المؤمنين ، وسنذكر هذا وأمثاله في كتاب نفرده لمناقبه إن شاء الله تعالى .

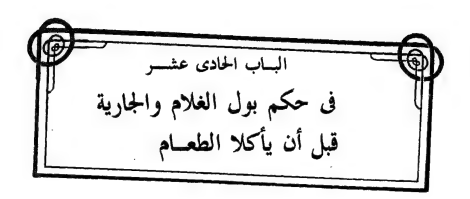
ونذكر حكاية عجيبة يستدل بها على أنه كان رأس أهل زمانه . قال الحاكم أبو عبد الله في تاريخ نيسابور : أخبرني أبو محمد بن زياد قال : سمعت أبا العباس الأزهري قال : سمعت على بن سلمة يقول : كان إسحاق عند عبد الله بن طاهر

وكان عنده إبراهيم بن صالح ، فسأل عبد الله بن طاهر إسحاق عن مسألة فقال إسحاق : السنة فيها كذا وكذا . ص

وأما النعمان وأصحابه فيقولون بخلاف هذا ، فقال إبراهيم : لم يقل النعمان بخلاف هذا ، فقال إبراهيم : لم يقل النعمان بخلاف هذا ، فقال إسحاق : حفظته من كتاب جدك ، وأنا وهو فى كتاب واحد ، فقال إبراهيم للأمير : أصلحك الله كذب إسحاق على جدى ، فقال إسحاق : ليبعث الأمير إلى جزء كذا وكذا من الجامع فليحضره ، فأتى بالكتاب .

فجعل الأمير يقلب الكتاب ، فقال إسحاق : عد من الكتاب إحدى وعشرين ورقة ، ثم عد تسعة أسطر ، ففعل ، فإذا المسألة على ما قال إسحاق ، فقال عبد الله ابن طاهر : ليس العجب من حفظك إنما العجب بمثل هذه المشاهدة ، فقال إسحاق : ليوم مثل هذا ، لكى يخزى الله على يدى عدواً للسنة مثل هذا ، وقال له عبد الله بن طاهر : قيل لى إنك تحفظ مائة ألف حديث ، فقال له : مائة ألف لا أدرى ما هو ، ولكنى ما سمعت شيئاً إلا حفظته ، ولا حفظت شيئاً قط فنسيته ، والمقصود صحة فراسة الفضل بن موسى فيه وأنه يكون رأساً في الخير . والله أعلم .





[ ۲۳۲ ] ثبت في الصحيحين والسنن والمسانيد عن أم قيس بنت محصن ، أنها أتت بابن لها صغير لم يأكل الطعام إلى رسول الله عَلَيْكُ ، فبال على ثوبه ، فدعا بماء فنضحه عليه ولم يغسله (١) .

[ ۲۳۳ ] وعن على بن أبي طالب رضى الله عنه أن النبي عَلَيْكُ قال : « بول الغلام الرضيع ينضح ، وبول الجارية يغسل » (٢) قال قتادة : هذا ما لم يطعما ، فإذا طعما : غسلا جميعاً ، رواه الإمام أحمد والترمذي ، وقال : حديث حسن . وصححه الحاكم ، وقال : هو على شرط الشيخين .

وعن عائشة رضى الله عنها قالت : « أتى رسول الله عَلَيْكُم بصبى عنكه ، فبال عليه فأتبعه الماء » رواه البخارى ومسلم وزاد مسلم : ولم يغسله (٣)

<sup>(</sup>۱) البخارى فى الوضوء . باب : بول الصبيان ٢/١٥ . وفى الطب . باب : السُّعُوط ... ١٠/٤ . ومسلم فى الطهارة . باب : حكم بول الطفل الرضيع وكيفية غسله (١٠٤ ، ١٠٤) . وفى السلام . باب : التداوى بالعود الهندى (٨٧،٨٦) . وأبو داود فى الطهارة . باب : بول الصبى يصيب الثوب (٣٧٤) ، والترمذى فى الطهارة . باب : فى نضح بول الغلام قبل أن يطعم /٩٣/ . والنسائى فى الطهارة . باب : بول الصبى الذى لم يأكل الطعام ١/٥٧/ . وابن ماجه فى الطهارة . باب : ما جاء فى بول الصبى الذى لم يطعم (٢١٠) . وأحمد فى المسند ٢/٥٥٥ ،

 <sup>(</sup>۲) أبو داود في الطهارة . باب : بول الصبى يصبب الثوب بدون لفظ الرضيع (۳۷۷ ، ۳۷۸) .
 والترمذي في السفر . باب : ما ذكر في نضح بول الغلام الرضيع وقال : حسن ۸۸/۳ . وابن ماجه في الطهارة .
 باب : ما جاء في بول الصبى الذي لم يطعم (٥٢٥) . والحاكم في المستدرك ١٦٥/١ ، ١٦٦ .

 <sup>(</sup>٣) البخارى فى الوضوء . باب : بول الصبيان ٥٢/١ . وفى الأدب . باب : وضع الصبى فى الحجر ٥٢/٤ . وفى العقيقة . باب : تسمية المولود غداة يولد لمن لم يعق وتحنيكه ٣٠٣/٣ . ومسلم فى الطهارة . باب : حكم بول الطفل الرضيع وكيفية غسله (١٠١) .

[ ٣٣٥] وعن أم كرز الخزاعية قالت: أتى النبى عليه الصلاة والسلام بغلام فبال عليه ، فأمر به فنضح ، وأتى بجارية فبالت عليه فأمر به فغسل<sup>(١)</sup> ( رواه الإمام أحمد ) ،

وفي سنن ابن ماجه من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده عن أبيه عن جده عن أن النبي عَلَيْكُم قال : « بول الغلام ينضح وبول الجارية يغسل »(°).

[ ٢٣٧] وعن أم الفضل لبابة بنت الحارث قالت: بال الحسين بن على فى حجر النبى عَلَيْتُهُ ، فقلت: يا رسول الله أعطنى ثوبك والبس ثوباً غيره - حتى أغسله ، فقال: « إنما ينضح من بول الذكر ويغسل من بول الأنثى »(١) رواه الإمام أحمد وأبو داود ، وقال الجاكم: هو صحيح.

[ ۲۳۸] وفى صحيح الحاكم من حديث عبد الرحمن بن مهدى حدثنا يحيى ابن الوليد ، حدثنى معلى بن خليفة ، حدثنى أبو السمح قال : كنت خادم النبى عليه فجىء بالحسن والحسين فبالا على صدره ، فأرادوا أن يغسلوه ، فقال : « رشوه رشاً ، فإنه يغسل بول الجارية ويرش بول الغلام » (٢) . قال الحاكم : هو صحيح ، ورواه أهل السنن ، وذهب إلى القول بهذه الأحاديث جمهور أهل العلم من أهل الحديث والفقهاء ، حتى ذهب داود إلى طهارة بول الغلام ، قال : لأن النص إلى اورد بنضحه ورشه دون غسله والنضح والرش لا يزيله .

وقال فقهاء العراق: لا يجزى فيه إلا الغسل فيهما جميعاً ، هذا قول النخعى والثورى وأبى حنيفة وأصحابه لعموم الأحاديث الواردة بغسل البول وقياساً على سائر النجاسات ، وقياساً لبول الغلام على بول الجارية ، والسنة قد فرقت بين البولين

<sup>(</sup>٤) أحمد في المسند ٢/٢٦، ٤٤٠.

 <sup>(</sup>٥) ابن ماجه في الطهارة . باب : ما جاء في بول الصبى الذي لم يطعم (٥٢٧) . وانظر : صحيح الجامع حيث صححه الألباني (٢٨٣٩) .

<sup>(</sup>٦) أبو داود في الطهارة . باب : بول الصبى يصيب الثرب بلفظ : (إنحا يغسل من بول الأنفى وينضح من بول الذكر ، وابن ماجه في الطهارة . باب : ما جاء في بول الصبى الذي لم يطعم (٢٢٥) . وأحمد في المسند بلفظ : (إن بول الغلام يصب عليه الماء وبول الجارية يغسل ، الحاكم في المستدرك ١٦٦/١ . (٣٧٥) .

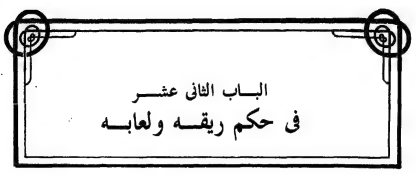
 <sup>(</sup>٧) أبو داود في الطهارة . باب : بول الصبي يصيب الثوب (٣٧٦) . وابن ماجه في الطهارة . باب : ما
 جاء في بول الصبي الذي لم يطعم (٣٢٦) . والحاكم في المستدرّك ١٦٦/١ .

صريحاً ، فلا يجوز التسوية بين ما صرحت به السنة بالفرق بينهما ، وقالت طائفة منهم الأوزاعى ومالك فى رواية الوليد بن مسلم عنه : ينضح بول الغلام والجارية ، دفعاً للمشقة لعموم الابتلاء بالتربية والحمل لهما ، وهذا القول يقابل من قال : يغسلان ، والتفريق هو الصواب الذى دلت عليه السنة الصحيحة الصريحة .

قال أبو البركات ابن تيمية : والتفريق بين البولين إجماع الصحابة ، رواه أبو داود عن على بن أبي طالب ورواه سعيد بن منصور عن أم سلمة ، وقال إسحاق ابن راهويه : مضت السنة من رسول الله عَيْنِ بأن يرش بول الصبى الذى لم يطعم الطعام ، ويغسل بول الجارية طعمت أو لم تطعم ، قال : وعلى ذلك كان أهل العلم من الصحابة ومن بعدهم ، قال : ولم يسمع عن النبي عليه الصلاة والسلام ولا عمن بعده إلى زمان التابعين أن أحداً سوَّى بين الغلام والجارية ، انتهى كلامه ، والقياس في مقابلة السنة مردود .

وقد فرق بين الغلام والجارية في المعنى بعدة فروق ، أحدها : أن بول الغلام يتطاير وينشر ههنا وههنا ، فيشق غسله ، وبول الجارية يقع في موضع واحد فلا يشق غسله . الثانى : أن بول الجارية أنتن من بول الغلام لأن حرارة الذكر أقوى وهى تؤثر في إنضاح البول وتخفيف رائحته . الثالث : أن حمل الغلام أكثر من حمل الجارية لتعلق القلوب به ، كما تدل عليه المشاهدة . فإن صحت هذه الفروق وإلا فالمعول على تفريق السنة .

قال الأصحاب وغيرهم النضح: أن يغرقه بالماء وإن لم يزل عنه ، وليس هذا بشرط بل النضح: الرش كما صرح به فى اللفظ الآخر بحيث يكاثر البول بالماء ، ولا يبطل حكم النضح بتعليق الغسل والشراب والتحنيك ونحوه ، لئلا تتعطل الرخصة فإنه لا يخلو من ذلك مولود غالباً ولأن النبى عليه الصلاة والسلام كان من عادته تحنيك الأطفال بالتمر عند ولادتهم ، وإنما يزول حكم النضح إذا أكل الطعام وأراده واشتهاه تغذياً . به . والله أعلم .

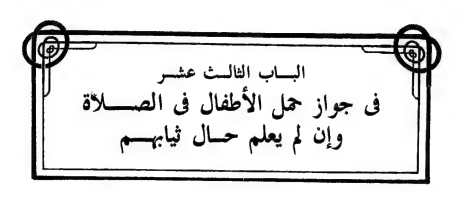


هذه المسألة مما تعم به البلوى ، وقد علم الشارع أن الطفل يقىء كثيراً ولا يمكن غسل فمه ، ولا يزال ريقه ولعابه يسيل على من يربيه ، ولم يأمر الشارع بغسل الثياب من ذلك ، ولا منع من الصلاة فيها ، ولا أمر بالتحرز من ريق الطفل ، فقالت طائفة من الفقهاء : هذا من النجاسة التي يعفي عنها للمشقة والحاجة ، كطين الشوارع والنجاسة بعد الاستجمار ، ونجاسة أسفل الخف والحذاء بعد دلكهما بالأرض ، قال شيخنا وغيره من الأصحاب : بل ريق الطفل يطهر فمه للحاجة ، كانريق الهرة مطهراً لفمها .

وقد أخبر النبى عليه الصلاة والسلام : أنها ليست بنجس مع علمه بأكلها الفأر وغيره ، وقد فهم من ذلك أبو قتادة طهارة فمها وريقها ، وكذلك أصغى لها الإناء حتى شربت .

وأخبرت عائشة رضى الله عنها أن النبى عَلَيْتُ كان يصغى إلى الهرة حتى تشرب، ثم يتوضأ بفضلها، واحتال ورودها على ماء كثير فوق القلتين فى المدينة فى غاية البعد، حتى لو كانت بين مياه كثيرة لم يكن لهذا الاحتال مزيلا لما علم من نجاسة فمها، لولا تطهير الريق له فالريق مطهر فم الهرة وفم الطفل للحاجة، ولهو أولى بالتطهير من الحجر فى محل الاستجمار، ومن التراب لأسفل الحف والحذاء، والرجل الحافية على أحد القولين فى مذهب مالك وأحمد، وأولى بالتطهير من الشمس والرج ، وأولى من الحل وغيره من المائعات عند من يقول بذلك، وأولى بالتطهير من مسح السيف والمرآة والسكين ونحوها من الأجسام الصقيلة بالخرقة ونحوها: كما كان الصحابة يمسحون سيوفهم، ولا يغسلونها بالماء ويصلون فيها، ولو غسلت السيوف لصدئت وذهب نفعها،

[ ٣٣٩ ] وقد نظر النبى عَلَيْظَةً فى سيفى ابنى عفراء : فاستدل بالأثر الذى فيهما على اشتراكهما فى قتل أبى جهل لعنه الله تعالى ولم يأمر بغسل سيفيهما ، وقد علم أنهما يصليان فيهما ، والله أعلم .

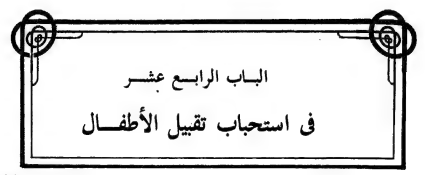


[ • \* \* \* ] ثبت فى الصحيحين عن أبى قتادة أن رسول الله عليه الصلاة والسلام كان يصلى وهو حامل أمامة بنت زينب بنت رسول الله عليه السلام وهى لأبى العاص بن الربيع ، فإذا قام حملها ، وإذا سجد وضعها ، ولمسلم : حملها على عنقه (١) ، ولأبى داود : بينا نحن ننتظر رسول الله على الظهر أو العصر ،

[ ٢٤١] وقد دعاه بلال للصلاة ، إذ خرج إلينا وأمامة بنت أبي العاص بنت زينب على عنقه ، فقام رسول الله على على مصلاه وقمنا خلفه ، وهي في مكانها الذي هي فيه ، فكبر – فكبرنا ، حتى إذا أراد رسول الله عليه الصلاة والسلام أن يركع أخذها فوضعها ، ثم ركع وسجد حتى إذا فرغ من سجوده ، قام وأخذها فردها في مكانها ، فما زال رسول الله عليه يصنع بها ذلك في كل ركعة حتى فرغ من صلاته عليه الصلاة والسلام (٢) ، وهذا صريح أنه كان في الفريضة ، وفيه رد على أمل الوسواس ، وفيه أن العمل المتفرق في الصلاة لا يبطلها إذا كان للحاجة ، وفي الرحمة بالأطفال ، وفيه تعليم التواضع ومكارم الأخلاق ، وفيه أن مس الصغيرة لا ينقض الوضوء .

<sup>(</sup>۱) البخارى فى الصلاة . باب : إذا حمل جارية صغيرة على عنقه فى الصلاة ١٠٠/١ . ومسلم فى المساجد . باب : جواز حمل الصبيان فى الصلاة (٤١ – ٤٣) . وأبو داود فى الصلاة . باب : العمل فى الصلاة (٩١٩،٩١٧) . والنسائى فى السهو . باب : حمل الصبايا فى الصلاة ووضعهن فى الصلاة ٣/١٠ . ومالك فى الموطأ فى قصر الصلاة فى السفر . باب : جامع الصلاة (٨١) .

<sup>(</sup>٢) أبو داود في الصلاة . باب : العمل في الصلاة (٩٢٠) .



[ ٧٤٧] في الصحيحين من حديث أبي هريرة قال : قبَّل رسول الله عَيِّلَةُ الحسن بن على ، وعنده الأقرع بن حابس التميمي جالس ، فقال الأقرع : إن لى عشرة من الولد ما قبلت أحداً منهم ، فنظر إليه رسول الله عليه الصلاة والسلام ، فقال : « من لا يرحم لا يرحم »(١)

[ ٢٤٣] وفى الصحيحين أيضاً من حديث عائشة رضى الله عنها قالت : قدم ناس من الأعراب على رسول الله عليه الصلاة والسلام ، فقالوا : تقبلون صبيانكم ؟ فقالوا : نعم ، قالوا : والله لكنا ما نقبل ، فقال : « أو أملك إن كان الله نزع من قلوبكم الرحمة »(٢) .

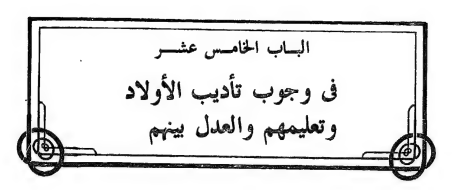
يتى يوماً ، إذ قال الخادم : إن فاطمة وعلياً رضى الله عنهما بالسدة ، قالت : فقال لى : قومى فتنحى عن أهل بيتى ، قالت : قمت فتنحيت فى البيت قريباً ، فدخل على وفاطمة ومعهما الحسن والحسين ، وهما صبيان صغيران ، فأخذ الصبيين فوضعهما فى حجره فقبلهما واعتنق علياً بإحدى يديه وفاطمة باليد الأخرى فقبل فاطمة وقبل علياً ، وأغدق عليهم خيصة سوداء وقال : « اللهم إليك لا إلى النار ، أنا وأهل بيتى ، قالت فقلت : وأنا يا رسول الله ! فقال : وأنت »(٣) . وفي طريق أخرى نحوه وقال : إنك على خير (٤) .

 <sup>(</sup>١) البخارى فى الأدب . باب : رحمة الولد وتقبيله ومعانقته ١/٤ . ومسلم فى الفضائل . باب :
 رحمته ﷺ الصبيان والعيال ، وتواضعه ، وفضل ذلك (٦٥) . وأبو داود والترمذى وأحمد .

<sup>(</sup>٢) البخارى فى الأدب . باب : رحمة الولد وتقبيله ومعانقته ١/٤ . بلفظ : • أوَ أَمْلِكُ لكُ أَنْ نَزَعَ الله من قلبك الرحمة • . ومسلم فى الفضائل . باب : رحمته ... بلفظ : • وَأَمْلَكُ إِنْ كَانَ الله نَزع منكم الرحمة • (٦٤) . وأبن ماجه فى الأدب . باب : بر الوالد والإحسان إلى البنات (٣٦٦٥) . وأحمد فى المسند ٢-٥٦ ، ٧٠ .

<sup>(</sup>٣) أحمد في المسند ٢٩٦/٦ .

<sup>(</sup>٤) أحمد في المسند ٢٩٢/٦ .



قال الله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسُكُمْ وَأُهْلِيكُمْ نَاراً ، وقودها النَّاسُ والحجارة ﴾ (١) قال على رضى الله عنه : علموهم وأدبوهم ، وقال الحسن : مروهم بطاعة الله وعلموهم الخير .

[ ٧٤٥] وفى المسند وسنن أبى داود من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده ، قال رسول الله عليها : « مروا أبناء كم بالصلاة لسبع ، واضربوهم عليها لعشر ، وفرقوا بينهم فى المضاجع »(٢) ففى هذا الحديث ثلاثة آداب : أمرهم بها وضربهم عليها والتفريق بينهم فى المضاجع .

[ ٢٤٣] وقد روى الحاكم عن أبى النضر الفقيه: ثنا محمد بن حمويه، ثنا أبى ، ثنا النصر بن محمد عن الثورى عن إبراهيم بن مهاجر عن عكرمة ، حدثنا ابن عباس عن النبى عليه الصلاة والسلام قال: « افتحوا على صبيانكم أول كلمة بلا إله إلا الله ، ولقنوهم عند الموت: لا إله إلا الله » (٣).

[ ۲۲۷ ] وفى تاريخ البخارى من رواية بشر بن يوسف عن عامر بن أبي عامر بن أبي عامر بن موسى القرشي عن أبيه عن جده عن النبي عليه قال:

<sup>(</sup>١) التحريم : آية (١) .

 <sup>(</sup>۲) أبو داود في الصلاة . باب : متى يؤمر الغلام بالصلاة (٩٤،٤٩٥) . وأحمد في المسند ٢/١٨٠،
 ١٨٧ . والحاكم في المستدرك ١٩٧/١ . وانظر : صحيح الجامع حيث حسنه الألباني (٩٧٤٥) .

<sup>(</sup>٣) وتمامه : ١ ... فإنه من كان أول كلامه لا آله إلا آلله ، وآخر كلامه لا إله إلا الله ثم عاش ألف سنة ما مئيل عن ذلب واحد ، . السيوطى فى جمع الجوامع حيث عزاه لابن عساكر فى تاريخه وللبهقى عن ابن عباس . وقال البهقى : غريب ١٢٦/١ .

« ما نحل والله ولداً أفضل من أدب حسن »(٤) ، قال البخارى : ولم يصح سماع جده من النبي .

[ ٢٤٨ ] وفي معجم الطبراني من حديث سماك عن جابر بن سمرة قال : قال رسول الله عَلَيْكَ : « لأن يؤدب أحدكم ولده خير له من أن يتصدق كل يوم بنصف صاع على المساكين »(٥).

[ 789] وذكر البههي من حديث محمد بن الفضل بن عطية وهو ضعيف عن أبيه عن عطاء عن ابن عباس قال ، قالوا : يا رسول الله قد علمنا ما حق الوالد – فما حق الولد ؟ قال : « أن يحسن اسمه ويحسن أدبه (1) ، قال سفيان الثورى : ينبغى للرجل أن يكره ولده على طلب الحديث فإنه مسئول عنه ، وقال : إن هذا الحديث عز من أراد به الدنيا و جدها ومن أراد به الآخرة و جدها ، وقال عبد الله ابن عمر : أدب ابنك فإنك مسئول عنه ، ماذا أدبته وماذا علمته ؟ وهو مسئول عن برك وطواعيته لك .

[ • • • • ] وذكر البيهقى من حديث مسلم بن إبراهيم ، حدثنا شداد ابن سعيد عن الحريرى عن أبى سعيد وابن عباس قال : قال رسول الله عَلِيْتُهِ : « من ولد له ولد ، فليحسن اسمه وأدبه ، فإذا بلغ فليزوجه ، فإن بلغ ولم يزوجه فأصاب إثماً ، فإنما إثمه على أبيه »(٧) ، وقال سعيد بن منصور : حدثنا حزم قال : سمعت الحسن وسأله كثير بن زياد عن قوله تعالى : ﴿ ربنا هب لنا من أزواجنا

<sup>(</sup>٤) الترمذى فى البر والصلة . باب : ما جاء أدب الولد وزاد : ١ ... من نَحْل ... ٥ وقال : حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث عامر بن أبى عامر الخزاز وهو عامر بن صالح بن رستم الخزاز وأبوب بن موسى هو ابن عمرو بن سعيد بن العاص وهذا عندى مرسل ١٣١/٨ ، ١٣٢ . وأحمد فى المسند ٢٨٢/٤ ، ٢٧/٤ ، ٧٨ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٥٣٣١) .

<sup>(</sup>٥) السيوطى فى جمع الجوامع ١/٥٣٥ . والترمذى فى البر والصلة . باب : ما جاء فى أدب الولد بلفظ : • لأن يؤدب الرجل ولده خير من أن يتصدق بصاع ، وقال : حديث غريب وناصح هو أبو العلاء كوفى ليس عند أهل الحديث بالقوى ولا يعرف هذا الحديث إلا من هذا الوجه ، ١٣١/٨ . وأحمد فى المسند ٥٩٦٥ . وانظر : ضعيف الجامع حيث ضعفه الألباني (٤٦٤٥) .

 <sup>(</sup>٦) كنز العمال (٤٥١٩٢)، وقد أورد المؤلف علة ضعفه بقوله: محمد بن الفضيل بن عطية وهو ضعيف. وعن عائشة برقم (٤٥١٩٣).

 <sup>(</sup>٧) ضعيف ، فيه شداد بن سعيد مختلف فيه ، قال عنه الحافظ في التقريب : صدوق يخطىء .

وفرياتنا قرة أعين ﴾ (٨) فقال : يا أبا سعيد ما هذه القرة الآعين ، أفي الدنيا أم في الآخرة ؟ قال : والله أن يري الله الآخرة ؟ قال : والله أن يري الله العبد من زوجته من أخيه من حميمه طاعة الله ، لا والله ما شيء أحب إلى المرء المسلم من أن يرى ولداً أو والداً أو حميماً أو أخاً مطيعاً لله عز وجل .

[ ۲۰۱] وقد روى البخارى فى صحيحه من حديث نافع عن ابن عمر قال : قال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « كلكم مسئول عن رعيته ، فالأمير راع على الناس وهو مسئول عن رعيته ، والرجل راع على أهل بيته ، وامرأة الرجل راعية على ثيت بعلها وولده ، وهى مسئولة عنهم ، وعبد الرجل راع على مال سيده وهو مسئول عنه – ألا – فكلكم راع ، وكلكم مسئول عن رعيته »(١).

فصل -- ومن حقوق الأولاد العدل بينهم في العطاء والمنع.

[ ۲۰۲] ففى السنن ومسند أحمد وصحيح ابن حبان من حديث النعمان ابن بشير قال ، قال رسول الله عَيْسَة : « اعدلوا بين أبنائكم ، اعدلوا بين أبنائكم ، اعدلوا بين أبنائكم ، اعدلوا بين أبنائكم ، اغلو الله عليه الصلاة والسلام فقال : غلاماً ، وأشهد لى رسول الله عيه الصلاة والسلام فقال : « إن ابنة فلان سألتنى أن أنحل ابنها غلامى ، قال : له إخوة ؟ قال : نعم ، قال : كلهن أعطيت ما أعطيته ؟ قال : لا ، قال : فليس يصلح هذا ، وإنى لا أشهد الا على حق »(١١) ورواه الإمام أحمد ، وقال فيه : « لا تشهدنى على جور ، إن لا بلنك عليك من الحق أن تعدل بينهم »(١١).

[ ۲۰۳ ] وفى الصحيحين عن النعمان بن بشير أن أباه أتى به النبي عليه الصلاة والسلام فقال : إنى نحلت ابنى هذا غلاماً كان لى ، فقال رسول الله عَلَيْكِ :

<sup>(</sup>٨) الفرقان : آية (٧٤) .

 <sup>(</sup>٩) البخارى فى النكاح. باب: ﴿ قوا أنفسكم وأهليكم ناراً ﴾ ٢٥٧/٣. وفى الأحكام،
 ٢٣٣/٤. ومسلم فى الإمارة. باب: فضيلة ..... (٢٠). وأحمد فى المسند ١١١/٢.

<sup>(</sup>١٠) أبو داود في البيوع . باب : في الرجل يفضل بعد ولده في النحل (٣٥٤٤) . والنسائي في النحل (٢٠٢/٦) . وأحمد في المسند ٢٧٥/٤ ، ٢٧٥ ، ٣٧٥ .

<sup>(</sup>١١) مسلم في الهبات . باب : كراهة تفضيل بعض الأولاد في الهبة (١٩) .

<sup>(</sup>١٢) أحمد في المسند ٢٦٩/٤ ، ٢٧٠ .

«أكل ولدك نحلت مثل هذا ؟ قال : لا ، فقال : ارجعه » ، وفي رواية لمسلم : «فقال : فعلت هذا بولدك كلهم ؟ قال : لا ، قال : اتقوا الله واعدلوا في أولادكم » ، فرجع أبى في تلك الصدقة ، وفي الصحيح : «أشهد علي هذا غيرى »(١٣) وهذا أمر تهديد ، لا إباحة ، فإن تلك العطية كانت جوراً بنص الحديث ، ورسول الله عليه الصلاة والسلام لا يأذن لأحد أن يشهد على صحة الجور ، ومن ذا الذي كان يشهد على تلك العطية ، وقد أبي رسول الله عليها أن يشهد عليها ، وأخبر أنها لا تصلح وأنها جور وأنها خلاف العدل .

ومن العجب أن يحمل قوله: اعدلوا بين أولادكم على غير الوجوب ، وهو أمر مطلق مؤكد ثلاث مرات ، وقد أخبر الآمر به أن خلافه جور ، وأنه لا يصلح وأنه ليس بحق وما بعد الحق إلا الباطل ، هذا والعدل واجب في كل حال فلو كان الأمر به مطلقاً لوجب حمله على الوجوب ، فكيف وقد اقترن به عشرة أشياء تؤكد وجوبه فتأملها في ألفاظ القصة .

[ ٢٥٤] وقد ذكر البيهقى من حديث أبى أحمد بن عدى : حدثنا القاسم ابن مهدى ، حدثنا يعقوب بن كاسب ، حدثنا عبد الله بن معاذ عن معمر عن الزهرى عن أنس : أن رجلا كان جالساً مع النبى عَلِيْكُ ، فجاء بنى له فقبله وأجلسه في حجره ثم جاءت بنته فأخذها فأجلسها إلى جنبه ، فقال النبى عليه الصلاة والسلام : « فما عدلت بينهما » ، وكان السلف يستحبون أن يعدلوا بين الأولاد في الصلة .

وقال بعض أهل العلم إن الله سبحانه يسأل الوالد عن ولده يوم القيامة قبل أن يسأل الولد عن والده ، فإنه كما أن للأب على ابنه حقاً فللابن على أبيه حق ، فكما قال تعالى : ﴿ ووصينا الإنسان بوالديه حسناً ﴾(١٤) وقال تعالى : ﴿ قوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقودها الناس والحجارة ﴾(١٥) .

قال على بن أبي طالب : علموهم وأدبوهم ، وقال تعالى : ﴿ واعبدوا الله

<sup>(</sup>١٣) البخارى فى الهبة . باب : الهبة للولد ٩٠/٤ . ومسلم فى الهبات . باب : كراهة تفضيل بعض الأولاد فى الهبة . (١٣٠١٣٠٩) .

<sup>(</sup>١٤) العنكبوت : آية (٨) .

<sup>(</sup>١٥) التحريم: آية (٦) .

ولا تشركوا به شيئاً ، وبالوالدين إحسانا ، وبذى القربي ﴾(١٦) .

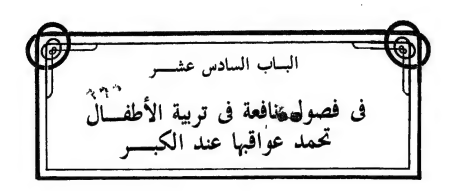
[ ٧٥٥] وقال النبى عليه الصلاة والسلام: « اعدلوا بين أولادكم » (١٧) ، فوصية الله للآباء بأولادهم سابقة على وصية الأولاد بآبائهم ، قال الله: ﴿ وَلا تَقْتَلُوا أُولادكم خشية إملاق ﴾ (١٨) فمن أهمل تعليم ولده ما ينفعه وتركه سدى ، فقد أساء إليه غاية الإساءة ، وأكثر الأولاد إنما جاء فسادهم من قبل الآباء وإهمالهم لهم وترك تعليمهم فرائض الدين وسننه ، فأضاعوهم صغاراً فلم ينتفعوا بأنفسهم ، ولم ينفعوا آباءهم ، كباراً كما عاتب بعضهم ولده على العقوق ، فقال : يا أبت إنك عققتني صغيراً فعققتك كبيراً ، وأضعتني وليداً فأضعتك شيخاً .



<sup>(</sup>١٦) النساء: آية ٣٦.

<sup>(</sup>١٧) مسلم في الهبات . باب : كراهية تفضيل بعض الأولاد في الهبات (١٣) ، وعنده بلفظ : • قاربوا بين أولادكم ، (١٩) .

<sup>(</sup>١٨) الإسراء: آية (٣١).



( فصل ) ينبغى أن يكون رضاع المولود من غير أمه بعد وضعه يومين أو ثلاثة وهو الأجود ، لما فى لبنهاذلك الوقت من الغلظ والأخلاط<sup>(١)</sup> بخلاف لبن من قد استقلت على الرضاع ، وكل العرب تعتنى بذلك حتى تسترضع أولادها عند نساء البوادى كما استرضع النبى عليه الصلاة والسلام فى بنى سعد .

( فصل ) وينبغى أن يمنع من حملهم والتطواف بهم حتى يأتى علمهم ثلاثة أشهر فصاعداً لقرب عهدهم ببطون الأمهات وضعف أبدانهم .

( فصل) وينبغى أن يقتصر على اللبن وحده إلى نبات أسنانهم لضعف معدتهم وقوتهم الهاضمة عن الطعام ، فإذا أنبتت أسنانه قويت معدته وتغذى بالطعام ، فإن الله سبحانه أخر إنباتها إلى وقت حاجته إلى الطعام لحكمته ولطفه ورحمة منه بالأم وحلمة ثديها فلا يعضه الولد بأسنانه .

( فصل ) وينبغى تدريجهم فى الغذاء ، فأول ما يطعمونهم الغذاء : اللبن ، فيطعمونهم الخبز المنقوع فى الماء الحار ، واللبن الحليب . ثم بعد ذلك الطبيخ ، والأمراق الخالية من اللحم ، ثم بعد ذلك ما لطف جداً من اللحم بعد إحكام مضغه أو رضه رضاً ناعماً .

( فصل ) فإذا قربوا من وقت التكلم وأريد تسهيل الكلام عليهم ، فليدلك

<sup>(</sup>١) أثبت الطب أن لبن الأم في الأيام الأول مناسب للطفل وملائم لحاله وممهد لاستقبال الحياة في الدنيا .

ألسنتهم بالعسل والملح الأندراني لما فيهما من الجلاء للرطوبات الثقيلة المانعة من الحكلام ، فإذا كان وقت نطقهم فليلقنوا : لا إله إلا الله محمداً رسول الله ، وليكن أول ما يقرع مسامعهم معرفة الله سبحانه وتوحيده ، وإنه سبحانه فوق عرشه ينظر إليهم ويسمع كلامهم وهو معهم أينا كانوا ، وكان بنو إسرائيل كثيراً ما يسمون أولادهم « ( ب ) عمانويل » ومعنى هذه الكلمة : إلهنا معنا ، ولهذا كان أحب الأسماء إلى الله : عبد الله ، وعبد الرحمن ، بحيث إذا وعى الطفل وعقل ، علم أنه : عبد الله ، وأن الله هو سيده ومولاه .

( فصل ) فإذا حضر وقت نبات الأسنان<sup>(٢)</sup> فينبغى أن يدلك لثاهم كل يوم بالزبد والسمن ، ويمرخ حدر العنق تمريخاً كثيراً ، ويحذر عليهم كل الحذر وقت نباتها إلى حين تكاملها وقوتها من الأشياء الصلبة ، ويمنعون منها كل المنع لما في التمكن منها من تعريض الأسنان لفسادها وتعويجها وخللها .

( فصل ) ولا ينبغى أن يشق على الأبوين بكاء الطفل وصراخه ، ولاسيما لشربه اللبن إذا جاع ، فإنه ينتفع بذلك البكاء انتفاعاً عظيماً ، فإنه يروض أعضائه ويوسع أمعائه ويفسح صدره ويسخن دماغه ويحمى مزاجه ويثير حرارته الغريزية ، ويحرك الطبيعة لدفع ما فيها من الفضول ، ويدفع فضلات الدماغ من المخاط وغيره .

( فصل ) وينبغى أن لا يهمل أمر قماطه ورباطه ، ولو شق عليه إلى أن يصلب بدنه وتقوى أعضاؤه ويجلس على الأرض ، فحينئذ يمرن ويدرب على الحركة والقيام قليلا إلى أن يصير له ملكة وقوة يفعل ذلك بنفسه .

( فصل ) وينبغى أن يوقى الطفل كل أمر يفزعه من الأصوات الشديدة الشنيعة ، والمناظر الفظيعة والحركات المزعجة ، فإن ذلك ربما أدى إلى فساد قوته العاقلة لضعفها فلا ينتفع بها بعد كبره ، فإذا عرض له عارض من ذلك فينبغى المبادرة إلى تلافيه بضده وإيناسه بما ينسيه إياه ، وأن يلقم ثديه فى الحال ويسارع إلى رضاعه ليزول عنه حفظ ذلك المزعج ، ولا يرتسم فى قوة الحافظة فيعسر زواله ويستعمل ليزول عنه حفظ ذلك المزعج ، ولا يرتسم فى قوة الحافظة فيعسر زواله ويستعمل تمهيده بالحركة اللطيفة إلى أن ينام فينسى ذلك ولا يهمل هذا الأمر ، فإن فى إهماله إسكان الفزع والروع فى قلبه فينشأ على ذلك ويعسر زواله ويتعذر .

<sup>(</sup>٢) تحتاج الأسنان إلى عنصر الكالسيوم والفوسفور وهما في اللبن أو أشربة مستخلصة .

( فصل ) ويتغير حال المولود عند نبات أسنانه ، ويهيج به القيء والحمياء وسوء الأخلاق ، ولا سيما إذا كان نباتها فى وقت الشتاء والبرد أو فى وقت الصيف وشدة الحر ، وأحمد أوقات نباتها : الربيع والخريف ، ووقت نباتها لسبعة أشهر ، وقد تنبت فى الخامس ، وقد تتأخر إلى العاشر ، فينبغى التلطف فى تدبيره وقت نباتها ، وأن يكرر عليه الحمام وأن يغذى غذاء يسيراً ، فلا يملأ بطنه من الطعام وقد يعرض له انطلاق البطن فيعصب بما يكفيه مثل عصابة صوف عليها كمون ناعم وكرفس وينسون ، وتدلك لثته بما تقدم ، ومع هذا فانطلاق بطنه فى ذلك الوقت خير له من اعتقاله ، فإن كان بطنه معتقلا عند نبات أسنانه فينبغى أن يبادر إلى تليين طبيعته ، ولا شيء أضر على الطفل من اعتقال طبيعته ، ولا شيء أنفع له من سهولتها باعتدال .

وأحمد ما تلين به عسل مطبوخ يتخذ منه فتائل ويحمل بها، أو حبق (٢) مسحوق معجون بعسل يتخذ منه فتائل ، كذلك وينبغى للمرضع فى ذلك الوقت تلطيف طعامها وشرابها ، وتجتنب الأغذية المضرة .

( فصل ) فى وقت الفطام ، قال الله تعالى : ﴿ والوالدات يرضعن أولادهن حولين – الآية إلى قوله تعالى –: إذا سلمتم ماءاتيتم بالمعروف ﴾ (٤) فدلت الآية على عدة أحكام ، أحدها : أن تمام الرضاع حولين ، وذلك حق للولد إذا احتاج إليه وأكد بكاملين لثلا يحمل اللفظ على حول وأكثر ، وثانيها : أن الأبوين إذا أرادا فطامه قبل ذلك بتراضيهما وتشاورهما مع عدم مضرة الطفل فلهما ذلك ، وثالثها : أن الأب إذا أراد أن يسترضع لولده مرضعة أخرى غير أمه فله ذلك ، وإن بكرهت الأم الأب إذا أراد أن يسترضع لولده مرضعة أخرى غير أمه فله ذلك ، وإن بكرهت الأم على الأن يكون مضارا بها وبولدها فلا يجاب إلى ذلك ، ويجوز أن تستمر الأم على رضاعه بعد الحولين إلى نصف الثالث أو أكثر ، وأحمد أوقات الفطام إذا كان الوقت معتدلا في الحر والبرد ، وقد تكامل نبات أسنانه وأضراسه ، وقويت على تقطيع معتدلا في الحر والبرد ، وقد تكامل نبات أسنانه وأضراسه ، وقويت على تقطيع الغذاء وصحته ، ففطامه عند ذلك الوقت أجود له ، ووقت الاعتدال الخريفي أنفع في الفطام من وقت الاعتدال الربيعي ، لأنه في الخريف يستقبل الشتاء والهواء يبرد فيه ، والحرارة الغريزية تنشأ فيه وتنمو ، والهضم يزداد قوة ، وكذلك الشهوة .

<sup>(</sup>٣) الحبق : نبات طيب الرائحة . وحبق المتاع : جمعه وأُحكم شله .

<sup>(</sup>٤) البقرة : آية (٢٣٣) .

( فصل ) وينبغى للمرضع إذا أرادت فطامه أن تفطمه على التدريج ولا تفاجئه بالفطام وهلة واحدة ، بل تعوده إياه وتمرنه عليه لمضرة الانتقال عن الإلف والعادة مرة واحدة ، كما قال بقراط فى فصول استعمال الكبير بغتة مما يملأ البدن أو يستفرغه أو يسخنه أو يبرده أو يحركه بنوع آخر من الحركة أى نوع كان فهو خطر ، وكل ما كان كثيراً فهو معاد للطبيعة ، وكل ما كان قليلا فهو مأمون .

( فصل ) ومن سوء التدبير للأطفال أن يمكنوا من الامتلاء من الطعام و كثرة الأكل والشرب ، ومن أنفع التدبير لهم أن يعطوا دون شبعهم ليجود هضمهم وتعتدل أخلاطهم ، وتقل الفضول في أبدانهم وتصح أجسادهم وتقل أمراضهم لقلة الفضلات الغذائية . قال بعض الأطباء : وأنا أمدح قوماً ذكرهم حيث لا يطعمون الصبيان إلا دون شبعهم ، ولذلك ترتفع قاماتهم وتعتدل أجسامهم ، ويقل فهم ما يعرض لغيرهم من الكزاز ووجع القلب وغير ذلك ،. قال : فإن أحببت أن يكون الصبي حسن الجسد مستقيم القامة غير منحدب ، فقد يترك كثرة الشبع ، فإن الصبي إذا امتلأ وشبع فإنه يكثر النوم من ساعته ويسترخي ويعرض له نفخة في بطنه ورياح غليظة .

( فصل ) وقال جالينوس: ولست أمنع هؤلاء الصبيان من شرب الماء البارد أصلا ، لكنى أطلق لهم شربة تعقب الطعام ، فى أكثر الأمر وفى الأوقات الحارة فى زمن الصيف إذا تاقت أنفسهم إليه ، قلت : وهذا لقوة وجود الحار الغريزى فيهم ، ولا يضرهم شرب الماء البارد فى هذه الأوقات ولا سيما عقب الطحام ، فإنه يتعين تمكينهم منه بقدر ، لضعفهم عن احتال العطش باستيلاء الحرارة .

( فصل ) ومما ينبغى أن يحذر أن يحمل الطفل على المشى قبل وقته لما يعرض فى أرجلهم بسبب ذلك من الانتقال والاعوجاج بسبب ضعفها وقبولها لذلك ، واحذر كل الحذر أن تحبس عنه ما يحتاج إليه من قىء أو نوم أو طعام أو شراب أو عطاس أو بول أو إخراج دم ، فإن لحبس ذلك عواقب رديئة فى حق الطفل والكبير .

( فصل ) فى وطء المرضع وهو الغيل :

[ ٢٥٦] عن حذامة بنت وهب الأسدية قالت : حضرت رسول الله عليه الصلاة والسلام في أناس وهو يقول : « لقد هممث أن أنهى عن الغيلة فنظرت في الروم وفارس فإذا هم يغيلون أولادهم فلا يضر أولادهم ذلك شيئاً ، ثم سألوه

عن العزل ؟ فقال : ذلك الوأد الحفى ، وهى : ﴿ وإذا الموءودة سئلت ﴾ ( $^{\circ}$ ) رواه مسلم فى الصحيح .

[ ۲۵۷] وروى فى صحيحه أيضاً عن أسامة بن زيد ، أن رجلا جاء إلى رسول الله عَلَيْكُ فقال : إنى أعزل عن امرأتى ، فقال له عليه الصلاة والسلام : « لو كان ذلك ضاراً لضر فارس والروم »(٦) .

[  $70\Lambda$  ] وعن أسماء بنت يزيد قالت : سمعت رسول الله عليه الصلاة والسلام يقول : « لا تقتلوا أولاد كم سراً فوالذى نفسى بيده إنه ليدرك الفارس فيدعثره  $^{(V)}$ .

قال ، قلت : ما يعنى ؟ قالت : الغيلة - يأتى الرجل امرأة وهى ترضع . رواه الإمام أحمد وأبو داود ، وقد أشكل الجمع بين هذه الأحاديث على غير واحد من أهل العلم ، فقالت طائفة قوله على الحيل المحمد أن أنهى عن الغيل المحمد أن أنهى عن الغيل الحمد أمر مه أمنع منه ، فلا تنافى بين هنا وبين قوله فى الحديث الآخر ، ولا تقتلوا أولاد كم سرا ، فإن هذا نهى كالمشورة عليه ، والإرشاد لهم إلى ترك ما يضعف الولد ويقتله ، قالوا : والدليل عليه أن المرأة المرضع إذا باشرها الرجل حرك منها دم الطمث وأهاجه للخروج ، فلا يبقى اللبن حينفذ على اعتداله وطيب رائحته ، وربما حبلت الموطوءة ، فكان ذلك من شر الأمور وأضرها على الرضيع المتغذى بلبنها ، وذلك أن جيد الدم حينفذ ينصرف فى تغذية الجنين الذى فى الرحم فينفذ فى غذائه ، فإن الجنين لما كان ما يناله و يجتذبه مما لا يحتاج إليه ملائماً له ، لأنه متصل بأمه اتصال الغرس بالأرض ما يناله و يجتذبه لها لا لا لا الهرا قال .

وكذلك ينقص دم الحامل ويصير رديئاً فيصير اللبن المجتمع في ثديها يسيراً رديئاً ، فمتى حملت المرضع فمن تمام تدبير الطفل أن يمنع منها ، فإنه متى شرب من

 <sup>(</sup>٥) مسلم في النكاح . باب : جواز الغيلة وهي وطء المرضع ... (١٤١) . وابن ماجه في النكاح .
 باب : الغيل (٢٠١١) . وأحمد في المسند ٤٣٤/٦ .

<sup>(</sup>٦) مسلم في النكاح . باب : جواز الغيلة .... (١٤٣) .

<sup>(</sup>٧) أبو داود في الطب . باب : في الغيل بلفظ : د ... فإن الغيل يدرك الفارس فيدعثره عن فرسه ، (٣٨٨) . وابن ماجه في النكاح . باب : الغيل بلفظ : د ... إن الغيل ليدرك الفارس على ظهر فرسه حتى يصرعه ، (٢٠١٢) . وأحمد في المسند ٤٥٣/٦ ، ٤٥٧ ، ٨٥٨ . وانظر : صحيح الجامع حيث حسنه الألباني .

ذلك اللبن الردىء قتله أو أثر فى ضعفه تأثيرا يجده فى كبره فيدعثره عن فرسه ، فهذا وجه المشورة عليهم والإرشاد إلى تركه ولم يحرمه عليهم ، فإن هذا لا يقع دائماً لكل مولود ، وإن عرض لبعض الأطفال ، فأكثر الناس يجامعون نساءهم وهن يرضعن ، ولو كان هذا الضرر لازماً لكل مولود لاشترك فيه أكثر الناس ، وهاتان الأمتان الكبيرتان فارس والروم تفعله ولا يعم ضرره أولادهم ، وعلى كل حال فالأحوط إذا حبلت المرضع أن يمنع منها الطفل ويلتمس له مرضعاً غيرها ، والله أعلم .

( فصل ) ومما يحتاج إليه الطفل غاية الاحتياج الاعتناء بأمر خلقه ، فإنه ينشأ عما عوده المربى فى صغره من حر وغضب ولجاج وعجلة وخفة مع هواه ، وطيش وحدة وجشع ، فيصعب عليه فى كبره تلافى ذلك ، وتصير هذه الأخلاق صفات وهيئات راسخة له ، فلو تحرز منها غاية التحرز فصحته ولابد يوما ما ، ولهذا تجد أكثر الناس منحرفة أخلاقهم وذلك من قبل التربية التى نشأ عليها .

وكذلك يجب أن يجتنب الصبى إذا عقل: مجالس اللهو والباطل، والغناء وسماع الفحش والبدع ومنطق السوء، فإنه إذا علق بسمعه عسر عليه مفارقته فى الكبر، وعز على وليه استنقاذه منه، فتغيير العوائد من أصعب الأمور، يحتاج صاحبه إلى استجداد طبيعة ثانية، والخروج عن حكم الطبيعة عسر جداً.

وينبغى لوليه أن يجبه الأخذ من غيره غاية التجنب ، فإنه متى اعتاد الأخذ صار له طبيعة ، ونشأ بأن يأخذ لا بأن يعطى ، ويعوده البذل والإعطاء ، وإذا أراد الولى أن يعطى شيئاً أعطاه على يده ليذوق حلاوة الإعطاء ، ويجبه الكذب والخيانة أغظم مما يجبه السم الناقع ، فإنه متى سهل له سبيل الكذب والخيانة أفسد عليه سعادة الدنيا والآخرة وحرمه كل خير .

ويجنبه الكسل والبطالة والدعة والراحة ، بل يأخذه بأضدادها ولا يريحه إلا بما يجم نفسه وبدنه للشغل ، فإن الكسل والبطالة عواقب سوء ومغبة ندم ، وللجد والتعب عواقب حميدة ، إما في الدنيا وإما في العقبي وإما فيهما ، فأروح الناس أتعب الناس ، وأتعب الناس أروح الناس ، فالسيادة في الدنيا والسعادة في العقبي لا يوصل إليها إلا على جسر من انتعب .

قال يحيى بن أبى كثير: لا ينال العلم براحة الجسم ويعوده الانتباه آخر الليل فإنه وقت قسم الغنائم وتفريق الجوائز ، فمستقل ومستكثر ومحروم ، فمتى اعتاد ذلك صغيراً سهل عليه كبيراً .

( فصل ) ويجنبه فضول الطعام والكلام والمنام ومخالطة الأنام ، فإن الخسارة في هذه الفضلات وهي تفوت على العبد خير دنياه وآخرته ، ويجنبه مضار الشهوات المتعلقة بالبطن والفرج غاية التجنب ، فإن تمكينه من أسبابها والفسح له فيها يفسده فساداً يعز عليه بعده صلاحه ، وكم من أشقى ولده وفائة كبده في الدنيا والآخرة بإهماله وترك تأديبه وإعانته له على شهوته ، ويزعم أنه يكرمه وقد أهانه ، وإنه يرحمه وقد ظلمه ، وحرمه ففاته انتفاعه بولده وفوت عليه حظه في الدنيا والآخرة ، وإذا اعتبرت الفساد في الأولاد رأيت عامته من قبل الآباء .

( فصل ) والحذر كل الحذر من تمكينه من تناول ما يزيل عقله من مسكر وغيره ، أو عشرة من يخشى فساده أو كلامه له أو الأخذ من يده ، فإن ذلك الهلاك كله ، ومتى سهل عليه ذلك فقد سهل الدياثة ولا يدخل الجنة ديوث ، فما أفسد الأبناء مثل تفريط الآباء وإهمالهم وإستسهالهم شرر النار بين الثياب ، فأكثر الآباء يعتمدون مع أولادهم أعظم ما يعتمده العدو الشديد العداوة مع عدوه وهم لا يشعرون ، فكم من والد حرم ولده خير الدنيا والآخرة وعرضه لهلاك الدنيا والآخرة ، وكل هذا عواقب تفريط الآباء في حقوق الله وإضاعتهم لها وإعراضهم عما أوجب الله عليهم من العلم النافع والعمل الصالح ، حرمهم الانتفاع بأولادهم وحرم الأولاد خيرهم ونفعهم لهم هو من عقوبة الآباء .

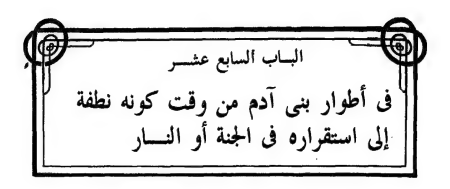
( فصل ) ويجنبه لبس الحرير فإنه مفسد له ومخنث لطبيعته كما يخنثه اللواط ، وشرب الخمر والسرقة والكذب ،

[ 904] وقد قال النبى عَلَيْكُ : « يحرم الحرير والذهب على ذكور أمنى ، وأحل لإناثهم » (^) ، والصبى وإن لم يكن مكلفاً فوليه مكلف لا يحل له تمكينه من المحرم ، فإنه يعتاده ويعسر فطامه عنه ، وهذا أصح قول العلماء ، واحتج من لم يره حراماً عليه بأنه غير مكلف ، فلم يحرم لبسه للحرير كالدابة وهذا من أفسد القياس ، فإن الصبى وإن لم يكن مكلفاً فإنه مستعد للتكليف ، ولهذا لا يمكن من الصلاة بغير وضوء ، ولا من الصلاة عرياناً ونجساً ، ولا من شرب الخمر والقمار واللواط .

 <sup>(</sup>٨) الترمذى فى اللباس . باب : ما جاء فى الحرير والذهب وقال : حسن صحيح ٢١٩/٧ ، ٢٢٣ .
 وانظر : صحيح الجامع حيث صححه الألبانى (٣١٣٣) .

( فصل ) ومما ينبغى أن يعتمد حال الصبى وما هو مستعد له من الأعمال ومهيأ له منها ، فيعلم أنه مخلوق له فلا يجمله على غيره ما كان مأذونا فيه شرعاً ، فإنه إن حمل على غير ما هو مستعد له لم يفلح فيه وفاته ما هو مهياً له ، فإذا رآه حسن الفهم صحيح الادراك جيد الحفظ واعياً ، فهذه من علامات قبوله وتهيؤه للعلم ، لينقشه في لوح قلبه ما دام خالياً فإنه يتمكن فيه ويستقر ويزكو معه ، وإن رآه بخلاف ذلك من كل وجه وهو مستعد للفروسية ، وأسبابها من الركوب والرمى واللعب بالرمح ، وإنه لا نفاذ له في العلم ولم يخلق له ، مكنه من أسباب الفروسية والتمرن عليها فإنه أنفع له وللمسلمين ، وإن رآه بخلاف ذلك وإنه لم يخلق لذلك ورأى عينه مفتوحة إلى صنعة من الصنائع مستعداً لها قابلا لها وهي صناعة مباحة نافعة عليه مناسر على كل أحد لتقوم حجة الله على العبد ، فإن له على عباده الحجة البالغة ، كا له عليهم النعمة السابغة ، والله أعلم .





قال الله تعالى : ﴿ ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين \* ثم جعلناه نطفة في قرار مكين \* ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة ، فخلقنا المضغة عظاماً ، فكسونا العظام لحما ، ثم أنشأناه خلقاً آخر ، فتبارك الله أحسن الخالقين \* ثم إنكم بعد ذلك لميتون \* ثم إنكم يوم القيامة تبعثون ﴾(١).

فاستوعب سبحانه ذكر أحوال ابن آدم قبل كونه نطفة بل تراباً وماء إلى حين بعثه يوم القيامة ، فأول مراتب خلقه أنه سلالة من طين ، ثم بعد ذلك سلالة من ماء مهين ، وهي النطفة التي استلت من جميع البدن ، فتمكث كذلك أربعين يوماً ، ثم يقلب الله سبحانه تلك النطفة علقة : وهي قطعة سوداء من دم ، فتمكث كذلك أربعين يوماً ، وفي أبعين يوماً أخرى ، ثم يصيرها سبحانه مضغة : وهي قطعة لحم أربعين يوماً ، وفي هذا الطور تقدر أعضاؤه وصورته وشكله وهيأته .

واختلف فى أول ما يتشكل ويخلق من أعضائه ، قال قائلون : هو القلب ، وقال آخرون : إنه الدماغ ، وقال آخرون : هو الكبد ، وقال آخرون : فقار الظهر ، فاحتج أرباب القول الأول : بأن القلب هو العضو والأساس الذى هو معدن الحرارة الغريزية التى هى مركب الحياة ، فوجب أن يكون هو المقدم فى الخلق ، قالوا وقد أخبر المشرحون : أنهم و جدوا فى النطفة عند كال انعقادها نقطة سوداء .

<sup>(</sup>١) المؤمنون : الآيات (١٢ –١٦) .

واحتج من قال: إنه الدماغ ، بأن الدماغ من الحيوان هو العضو الرئيس من الإنسان ؛ وهو مجمع الحواس ، وأن الأمر المختص بالحيوان : هو الحس والحركة الإرادية ، وأصل ذلك من الدماغ ومنه ينبعث ، وإذا كان الخاص بالحيوان هو الحس والحركة الإرادية — وكانا عن هذا العضو ، كان هو المقدم في الإيجاد والتكوين .

واحتج من قال: إنه الكبد (٢) بأنه العضو الذى منه النمو والاغتذاء الذى به قوام الحيوان ، قالوا: فالنظام الطبيعى يقتضى أن يكون أول متكون ، الكبد ثم القلب ثم الدماغ ، لأن أول فضل الحيوان هو النمو ، وليس به فى هذا الوقت حاجة إلى حس ولا إلى حركة إرادية ، لأنه يعد بمنزلة النبات فلا حاجة به حينئذ إلى غير النمو ، ولهذا إنما تصير له قوة الحس والإرادة عند تعلق النفس به ، وذلك فى الطور الرابع من أطوار تخليقه ، فكان أول الأعضاء خلقاً فيه هو آلة النمو وذلك الكبد ، والذى شاهده أرباب التشريح حتى أنهم متفقون عليه أنه – أول ما يتبين فى خلق جثة الحيوان ثلاث نقط متقاربة بعضها من بعض ، يتوهم أنها رسم الكبد والقلب والدماغ ، ثم يزداد بعضها من بعض بعداً على امتداد أيام الحمل لهذا القدر هو الذى عند المشرحين ، فأما أى هذه النقط أقدم وأسبق ؟ فليس عندهم دليل إلا الأجدر والأنسب والأولى والقياس ، والله أعلم .

( فصل ) ثم تقدم مفاصل أعضائه وعظامه وعروقه ، وعصبه ، ويشق له السمع والبصر والفم ، ويفتق خلقه بعد أن كان رتقاً ، فيركب فيه اللسان ، ويخطط شكله وصورته ، وتكسى عظامه لحماً ، ويربط بعضها إلى بعض أجكم ربط وأقواه ، وهو الأسر الذى قال فيه : ﴿ نحن خلقناهم وشددنا أسرهم ﴾ (٣) ومنه الإسار الذى يربط به ، ومنه الأسير ،

[ ۲۲۰ ] قال الإمام أحمد: ثنا روح بن عبادة ، ثنا أبو هلال ، ثنا ثابت عن صفوان بن محرر قال : كان نبى الله داود عليه السلام إذا ذكر عذاب الله تخلعت أوصاله ما يمسكها إلا الأسر ، وإذا ذكر رحمة الله رجعت .

( فصل ) قال بقراط فى المقالة الثالثة من كتاب الأجنة : أنا أحدثك رأيت المنى ينشأ – كانت لامرأة من الأهل جارية نفيسة ، ولم تكن تحب أن تحبل لئلا

<sup>(</sup>٢) هذا مجال علم الطب ولا يقبل فيه الخلاف بل التسليم بحالة واحدة .

<sup>(</sup>٣) الإنسان: آية (٢٨).

ينقص ثمنها ، فسمعت الجارية النساء يقلن - إن المرأة إذا أرادت أن تحمل لم يخرج منها ، منها منى الرجل بل يبقى محتبساً ، ففهمت ذلك وجعلت ترصده من نفسها ، فأحست فى بعض الأوقات أنه لم يخرج منها، فبلغنى الخبر فأمرتها أن تطفر إلى خلفها ، فطفرت سبع طفرات (٤) ، فسقط منها المنى بوجبة شبهاً بالبيضة غير مطبوخة قد قشر عنها القشر الخارج ، وبقيت رطوبتها فى جوف الغشاء .

قال: وأنا أقول أيضاً إنه يجرى من الأم فضول الرحم ليتغذى بها الجنين ، وقال: إن الذى تظهر هى الأعصاب الرقاب البيض ، وهى التى رأيت فى وسط السرة وليست فى موضع آخر غير السرة ، لأن الروح – إنما يشق طريقاً للنفس هناك ، ثم قال: وأقول شيئاً آخر ظاهرا ، يعرفه كل من يرغب فى العلم وأوضحه بقياسات ، وأقول: إن المنى هو فى الحجاب وإنه يغتذى من الدم الذى يجتمع من المرأة وينزل إلى الرحم ، وقال: إن المنى يجتذب الهواء فيتنفس فيه فى هذه الحجب فى الأسباب التى ذكرنا ، ويربو من الدم الذى ينحدر من المرأة ، وقال: إن الطمث لا ينحدر ما دامت المرأة حاملا إن كان طفلها صحيحاً ، وذلك منذ أول شهر من حبلها إلى الشهر التاسع ، ولكن جميع ما ينزل من الدم من البدن كله يجتمع حول الجنين على الحجاب الأعلى مع اجتذاب النفس ، والسرة طريق وصوله إلى الجنين ، فيدخل الغذاء إليه ويغذوه ويزيد .

وقال: إذا قام المنى جنيناً خلقت له حجب أخر فتمتد داخلا من الحجاب الأول و تكون مختلفة الأنواع كثيرة ، وأما كونها فمثل الحجاب الأول ، وقال: إن الحجب منها ما يخلق أولا ، ومنها ما يخلق من بعد الشهر الثانى ، ومنها : ما يخلق فى الشهر الثالث ، وجلها لا يظهر منافعها أول ما يخلق ، ولكن بعضها يمتد على المنى فتظهر منافعها أولا ، وبعضها لا يظهر إلا أخيراً ، فلذلك يخلق بعضها فى الشهر الأول ، وبعضها فى الشهر الثانى ، وبعضها فى الثالث ، وهى فى السرة كأنها مربوط بعضها ببعض وفى وسط الحجب تكون السرة التى يتنفس منها ويتربى .

وإذا نزل الدم واغتذى الجنين منه حالت الحجب بينه وبين الجنين ولهذا يقول تعالى : ﴿ يُخلَقَكُم في بطون أمهاتكم خلقاً من بعد خلق في ظلمات ثلاث ﴾ (٥)فإن

<sup>(</sup>٤) الطفرة : الوثبة .

<sup>(</sup>٥) الزمر : آية (٦) .

كل حجاب من هذه الحجب له ظلمة تخصه ، فذكر سبحانه أطوار خلقه ونقله فيها من حال إلى حال ، وذكر ظلمات الحجب التي على الجنين فقال أكثر المفسرين : هي ظلمة البطن ، وظلمة الرحم ، وظلمة المشيمة ، فإن كل واحد منها حجاب على الجنين ، وقال آخرون : هي ظلمة أصلاب الآباء وظلمة بطون الأمهات وظلمة المشيمة ، وأضعف من هذا القول قول من قال : ظلمة الليل وظلمة البطن وظلمة الرحم ، فإن الليل والنهار بالنسبة إلى الجنين سواء .

وقال بقراط: المرأة إذا حبلت لم تألم من اجتماع الدم الذى ينزل ويجتمع حول رحمها ولا تحس بضعف كما تحس إذا انحدر الطمث ، لأنها لا يثور دمها فى كل شهر ، لكنه ينزل إلى الرحم كل يوم قليلا قليلا نزولا ساكناً من غير وجع ، فإذا أتى إلى الرحم اغتذى منه الجنين ونما ، ثم قال : وعلى غير بعيد من ذلك ، إذا خلق للجنين لحم وجسد تكون الحجب ، وإذا كبر كبرت الحجب أيضاً وصار لها تجويف خارج عن الجنين ، فإذا نزل الدم من الأم جذبه الجنين واغتذى به فيزيد فى لحمه ، والردى من الدم الذى لا يصلح للغذاء ينزل إلى مجارى الحجب ، لذلك تسمى الحجب ، التي إذا صار لها تجويف تقبل الدم المشيمة .

وقال: إذا تم الجنين وكملت صورته واجتذب الدم لغذائه بالمقدار اتسعت الحجب، وظهرت المشيمة التي تكون من الآلات التي ذكرنا، فإن اتسع داخلها اتسع خارجها لأنه أولى بذلك، لأن له موضعاً يمتد إليه، قلت: ومن ههنا لم تحض الحامل بل ما تراه من الدم يكون دم فساد ليس دم الحيض المعتاد، هذه إحدى الروايتين عن عائشة رضى الله عنها، وهو المشهور من مذهب أحمد الذي لا يعرف أصحابه سواه، وهو مذهب أبى حنيفة، وذهب الشافعي في رواية عن عائشة، والإمام أحمد في رواية عنه، اختارها شيخنا إلى أن ما تراه من الدم في وقت عادتها يكون حيضاً.

وججة هذا القول ظاهرة ، وهي عموم الأدلة الدالة على ترك المرأة الصوم والصلاة إذا رأت الدم المعتاد في وقت الحيض ، ولم يستثن الله ورسوله حالة دون حالة ، وأما كون الدم ينصرف إلى غذاء الولد ، فمن المعلوم أن ذلك لا يمنع أن يبقى منه بقية يخرج في وقت الحيض تفضل عن غذاء الولد فلا تنافي بين غذاء الولد وبين حيض الأم .

[ ٢٦١] وأصحاب القول الآخر يحتجون بقوله عليه السلام: « لا توطأ حامل حتى تضع ولا حائل حتى تستبراً بحيضة »(١) فجعل الحيضة دليلا على عدم الحمل ، فلو حاضت الحامل لم تكن الحيضة علماً على براءة حملها ، والآخرون يجيبون عن هذا : بأن الحيضة علم ظاهر فإذا ظهر بها الحمل تبينا أنه لم يكن دليلا ، ولهذا يحكم بانقضاء العدة بالحيض ظاهراً ثم تبين المرأة حاملا ، والنبي عليه الصلاة والسلام قسم النساء إلى قسمين : (١) امرأة معلومة الحمل ، (٢) وامرأة مظنون أنها حامل ، فجعل استبراء الأولى بوضع الحمل ، والثانية بالحيضة ، وهذا هو الذي دل عليه الحديث لم يدل على أن ما تراه الحامل من الدم في وقت عادتها تصوم معه وتصلى .

( فصل ) قال بقراط: إن العظام تصلب من الحرارة ، لأن الحرارة تصلب العظام وتربط بعضها ببعض مثل الشجرة التي يرتبط بعضها ببعض ، وقال: إن العصب جعل داخلا و خارجاً ، و جعل الرأس بين العاتقين ، والعضدان والساعدان في الجانبين و فرج ما بين الرجلين أيضاً ، وجعل في كل مفصل من المفاصل عصب يوثقه ويشده ، قلت : وهو الأسر الذي شد به الإنسان ، قال : وجعل الفم ينفتح من تلقاء نفسه ، وركب الأنف والأذنان من اللحم ، وثقبت الأذنان ثم العينان بعد ذلك وملتتا رطوبة صافية .

[ ۲۲۲] وكان النبى عليه الصلاة والسلام يقول فى سجوده: « سجد وجهى للذى خلقه وصوره وشق سمعه وبصره »(٧) والواو وإن لم تقتض ترتيباً فتقدم السمع فى اللفظ يناسب تقدمه فى الوجود، ثم تتسع المعى بعد ذلك، ويصير لها تجويف، وترتبط المفاصل، ويرتفع النفس إلى الفم والأنف، ويدخل الاستنشاق فى الفم والأنف، وينفتح البطن والأمعاء، ويخرج النفس إلى الفم بدل السرة، فإذا تم ما ذكرنا حضر وقت خروج الجنين. ونزلت فضول من معدته وأمعائه إلى المثانة ومنها إلى مجرى البول. وإنما تنفتح هذه كلها ويتسع تجويفها بالاستنشاق. وبه

<sup>(</sup>٦) أبو داود في النكاح . باب : في وطء السبايا بلفظ : د ... ولا غير ذات حمل حتى تحيض حيضة ، (٢١٥٧) . وأحمد في المسند ٢٢/٣ بلفظ : د ... ولا غير حامل حتى تحيض حيضة ، وبلفظ : د لا توطأ الحيل ... ، ٣٧/٨ . والحاكم في المستدرك ١٩٥/٢ . وانظر : صحيح الجامع حيث صححه الألباني (٧٣٥١) . وأصحاب السنن (٧) مسلم في صلاة المسافرين وقصرها . باب : الدعاء في صلاة الليل وتيامه (٢٠١) . وأصحاب السنن وأحمد في المسند .

ينفصل بعضها عن بعض على قدر أشكالها . وقال : إذا اتسع البطن وتبين تجويف الأمعاء صار فيها طريقاً إلى المثانة والإحليل اضطراراً .

قال: والمنى إذا تركب يجتمع كل شيء منه إلى صاحبه. العظام إلى العظام. والعصب إلى العصب. وكذلك جميع الأعضاء. ثم يركب الجنين. ثم قال: إنا قد رأينا كثيراً من النساء قد فسدت الأجنة فيهن ثم خرجت بعد ثلاثين يوماً. ثم قال: الا ترى أنه إذا سقط الجنين من بعد ثلاثين يوماً رأيت مفاصله مركبة. وقال: يدرك من هذا بالنظر إلى السقط لأنه إذا سقط ليس يسقط من حيلنا بل من قبل نفسه. ثم قال: إذا تركب الجنين وأتلفت مفاصله وكبرت أعضاؤه وصلبت عظامه وتحركت. جذبت من البدن دماً دسما ويحتبس ذلك ويتحرك في رؤوس العظام مثل تحرك رءوس الشجر. قال: وكذلك الجنين ويتقلب (٨).

( فصل ) وقال فى المقالة الثانية من كتابه هذا : ثم يتركب الجنين ويتم الذكر إلى اثنين وثلاثين يوما . والأنثى إلى اثنين وأربعين يوماً ، وربما زاد على هذه الأيام قليلا وربما نقص قليلا ، وقال : إن الجنين يتم ويتصور إن كان ذكراً فى اثنين وثلاثين يوماً ، وإن كانت أنثى ففى اثنين وأربعين يوماً ، وقال : إنا نرى ذلك من نقاء المرأة ، لأنها إن ولدت أنثى فإنها تنقى فى اثنين وأربعين يوماً وهى أكثر ما تحتبس المرأة ، إلى أن تنقى فى اثنين وأربعين يوماً عند ولادة الأنثى ، وربما كانت فى الفرد وتنقى فى خمسة وثلاثين يوماً ، فإذا ولدت ذكراً فإنها تنقى فى اثنين وثلاثين يوماً إذا احتبست كثيراً ، وربما بقيت فى الفرد فى خمسة وعشرين يوماً .

وقال: إن دم الطمث (٩) يخرج من حيث يخرج الجنين ، وكما أن الذكر يتصور في اثنين وثلاثين يوماً ، كذلك يكون نقاء أمه من بعد ولادته في اثنين وثلاثين يوماً ، وتنقى المرأة إذا ولدت أنثى في اثنين وأربعين يوماً بعدد الأيام التي تركيبها فيها ، ثم قال : إنما يجرى الدم من النفساء بعد ولادها أياماً كثيرة ، لأنها إذا خملت لم يحتج الجنين أول ما يخلق إلى غذاء كثير حتى يتم ، وإذا تم له اثنان وأربعون يوماً اغتذى كما ينبغى ، وما اجتمع في الأيام الأربعين من الدم الذي ينزل إلى الجنين بقى إلى وقت ولاد المرأة فإذا ولدت نزل أربعين يوماً .

<sup>(</sup>٨) يرجع في ذلك للطب.

<sup>(</sup>٩) الطمث: الحيض.

قلت: في هذا الفصل حديثان صحيحان عن رسول الله عَيَّالِيَّهُ نذكرهما ونذكر تصديق أحدهما للآخر، ثم نتعقب كلام بقراط ونبين ما فيه بحول الله وقوته وتوفيقه وتعلميه وإرشاده.

[ ٢٦٣ ] ففى الصحيحين من حديث ابن مسعود قال : حدثنا رسول الله عليه الصلاة والسلام وهو الصادق المصدوق : « إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوماً ، ثم يكون في ذلك علقة مثل ذلك ، ثم يكون في ذلك مضغة مثل ذلك ، ثم يرسل الله الملك فينفخ فيه الروح ، ويؤمر بأربع كلمات : يكتب رزقه وأجله ، وشقى ، أو سعيد ، فوالذى لا إله غيره ، إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار حتى لا يكون بينها وبينه إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها ، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها »(١٠).

[ ۲۹۴ ] وفى طريق أخرى: أن خلق ابن آدم يجمع فى بطن أمه أربعين - وفى أخرى: أربعين ليلة ، وفى بعض وفى أخرى: أربعين ليلة ، وفى بعض طرقه: « ثم يبعث الله ملكا بأربع كلمات ، فيكتب عمله وأجله ورزقه ، وشقى أو سعيد ، ثم ينفخ فيه الروح » ( الحديث ) .

[ ٣٦٥ ] وفي صحيح مسلم من حديث حذيفة بن أسيد يبلغ به النبي عليه الصلاة والسلام قال :

« يدخل الملك على النطفة بعدما تستقر فى الرحم بأربعين أو خمس وأربعين ليلة ، فيقول يارب : أشقى أو سعيد ؟ فيكتبان ، فيقول : إى يارب : أذكر أم أنشى ؟ فيكتبان ، ويكتب عمله وأثره وأجله ورزقه ، ثم تطوى الصحف فلا يزاد فيها ولا ينقص »(١١)

[ ٢٦٦ ] وقال الإمام أحمد : حديث سفيان عن عمرو عن أبي الطفيل عن

<sup>(</sup>۱۰) البخارى فى بدء الخلق . باب : ذكر الملائكة ۲۱۰/۲ . وفى الأنبياء . باب : قول الله : ﴿ وَإِذَ قَالَ رَبِكَ ... ﴾ ۲۲۹/۲ . وفى القدر ١٤٣/٤ . وفى التوحيد . باب : ﴿ وَلَقَدَ سَبَقَتَ كُلَمَتُنَا لَعَبَادُنَا الْمُوسِلِينَ ﴾ ٢٨٩/٤ . ومسلم فى القدر . باب : كيفية الخلق الآدمى ، فى بطن أمه وكتابة رزقه وأجله وعمله ، وشقاوته وسعادته (۱) . ورواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وأحمد في المسند .

<sup>(</sup>١١) مسلم في القدر . باب : كيفية الخلق الآدمي (٢) .

حذيفة بن أسيد الغفارى قال: سمعت رسول الله على يقول: « يدخل الملك على النطفة بعدما تستقر في الرحم أربعين يوماً ، فيقول: يارب! أشقى أم سعيد ؟ فيقول الله عز وجل ، فيكتبان ، فيقولان: ماذا – أذكر أم أنشى ؟ فيقول الله عز وجل ، فيكتبان ، فيكتب عمله وأثره ومصيبته ورزقه ، ثم تطوى الصحيفة فلا يزاد على ما فيها ولا ينقص »(١٢).

[ ٢٦٧] وفي صحيح مسلم عن عامر بن واثلة ، أنه سمع عبد الله بن مسعود يقول: الشقى من شقى في بطن أمه ، والسعيد من وعظ بغيره ، فأتى رجلا من أصحاب رسول الله يقال له حذيفة بن أسيد فحدثه بذلك من قول ابن مسعود ، فقال : وكيف يشقى رجل بغير عمل ، فقال له الرجل : أتعجب من ذلك ؟ فإنى سمعت رسول الله عليه يقول : « إذا مر بالنطفة ثنتان وأربعون ليلة ، بعث الله إليها ملكاً ، فصورها وخلق سمعها وبصرها وجلدها ولحمها وعظامها . ثم قال : يارب أخله ؟ أذكر أم أنثى ؟ فيقضى ربك ما شاء ، ويكتب الملك ، ثم يقول : يارب رزقه ؟ فيقضى ربك ما شاء ، فيكتب الملك ، ثم يقول : يارب رزقه ؟ فيقضى ربك ما شاء ، ويكتب الملك ، ثم يقول : يارب رزقه ؟ فيقضى ربك ما شاء ، ويكتب الملك ، الصحيفة في يده ، فلا يزيد على ما أمر ولا ينقص »(١٣) .

[ ۲٦٨ ] وفي لفظ آخر : سمعت رسول الله عَلَيْكَ بأذني هاتين يقول : « إن النطفة تقع في الرحم أربعين ليلة ، ثم يتسور عليها الملك ، ( قال زهير : حسبته قال الذي تخلقها ) فيقول : يارب أذكر أم أنثى ؟ فيجعله الله غير سوى ، ثم يقول : يارب ما رزقه وما أجله وما خلقه ؟ ثم يجعله الله شقياً أو سعيداً »(١٤).

[ ٢٦٩] وفى لفظ آخر: أن ملكاً موكلا بالرحم ، إذا أراد الله عز وجل أن يخلق شيئاً بإذن الله لبضع وأربعين ليلة (١٥) ، ثم ذكر الحديث ، فاتفق حديث ابن مسعود وحديث حذيفة بن أسيد على حدوث شأن وحال النطفة بعد الأربعين ،

<sup>(</sup>١٢) أحمد في المسند بلفظ: و .... بأربعين ليلة .... ٤ ٧/٤ .

<sup>(</sup>١٣) مسلم في القدر . باب : كيفية الخلق الآدمي (٣) .

<sup>(</sup>١٤) مسلم في القدر . باب : كيفية الخلق الآدمي (٤) .

<sup>(</sup>١٥) مسلم في القدر . باب : كيفية الخلق الآدمي (٥) .

وكل هذه الأحاديث التي وردت في خلق الإنسان صحيحة .

وحديث حذيفة مفسر صريح ، بأن ذلك يكتب بعد الأربعين قبل نفخ الروح فيه كا تقدم في رواية البخارى .

وأما حديث ابن مسعود فأحد ألفاظه موافق لحديث حذيفة ، وإن كان ذلك التقدير والكتابة بعد الأربعين قبل نفخ الروح فيه كما تقدم من رواية البخارى ، ولفظه « ثم يبعث الله إليه ملكاً بأربع كلمات ، فيكتب عمله ورزقه وأجله وشقى أو سعيد ثم ينفخ فيه الروح » ، فهذا صريح - أن الكتابة وسؤال الملك قبل نفخ الروح فيه . وهو موافق لحديث حذيفة في ذلك .

وأما لفظه الآخر: فينفخ فيه الروح ويؤمر بأربع كلمات، فليس بصريج. إذ الكلمات المأمور بها بعد نفخ الروح. فإن هذه جملة معطوفة بالواو ويجوز أن تكون معطوفة على جملة الكلام المتقدم. معطوفة على الجملة التي تليها. ويجوز أن تكون معطوفة على جملة الكلام المتقدم. أي يجمع خلقه في هذه الأطوار ويؤمر الملك: يكتب رزقه وأجله وعمله. ووسط بين الجمل قوله: ثم ينفخ فيه الروح بياناً لتأخر نفخ الروح عن طور النطفة والعلقة والمضغة. وتأمل كيف أتى بثم في فصل نفخ الروح وبالواو في قوله: ويأمر بأربع كلمات. فاتفقت سائر الأحاديث بحمد الله.

وبقى أن يقال فحديث حذيفة يدل على أن ابتداء التخليق عقيب الأربعين الأولى . وحديث ابن مسعود يدل على أنه عقيب الأربعين الثانية . فكيف يجمع بينهما ؟ قبل : أما حديث حذيفة فصريح فى كون ذلك بعد الأربعين . وأما حديث ابن مسعود : فليس فيه تعرض لوقت التصوير والتخليق وإنما فيه بيان أطوار النطفة وتنقلها بعد كل أربعين . وإنه بعد الأربعين الثانية ينفخ فيه الروح . وهذا لم يتعرض له حديث حذيفة بل اختص به حديث ابن مسعود . فاشترك الحديثان فى حدوث أمر الأربعين .

واختص حديث حذيفة بأن ابتداء تصويرها وخلقها بعد الأربعين الأولى . واختص حديث ابن مسعود بأن نفخ الروح فيه بعد الأربعين الثانية ، واشترك الحديثان في استئذان الملك ربه سبحانه في تقدير شأن المولود في خلال ذلك ، فتصادقت كلمات رسول الله عليه الصلاة والسلام وصدق بعضها بعضاً .

وحديث ابن مسعود فيه أمران: أمر النطفة وتنقلها، وأمر كتابة الملك ما يقدر الله فيها، والنبى عليه الصلاة والسلام أخبرنا في الأمرين بالحديث، [ ۲۷۰] قال الإمام أحمد ، حدثنا هشيم ، أنبأنا على بن زيد سمعت أبا عتبة ابن عبد الله يحدث قال ، قال : عبد الله بن مسعود قال : قال رسول الله على ابن عبد الله يحدث قال ، قال : عبد الله بن مسعود قال : قال رسول الله على الرحم أربعين يوماً على حالها لا تغير ، فإذا مضت له أربعون صارت علقة ، ثم مضغة كذلك ، ثم عظاماً كذلك ، فإذا أراد الله أن يسوى خلقه بعث الله إليه الملك ، فيقول الملك الذى يليه : أى رب ! أذكر أم أنثى ، أشقى أم سعيد ، أقصير أم طويل ، أناقص أم زائد ، قوته وأجله ، أصحيح أم سقيم ؟ قال : فيكتب ذلك كله (١٦) فهذا الحديث فيه الثقة ، وإن أحادث بعد الأربعين الثالثة - تسوية الخلق عند نفخ الروح فيه .

ولا ريب أنه عند نفخ الروح فيه وتعلقها به يحدث له في خلقه أمور زائدة على التخليق الذي كان بعد الأربعين الأولى ، فالأولى كان مبدأ التخليق وهذا تسويته وكمال ما قدر له ، كما أنه سبحانه خلق الأرض قبل السماء ، ثم سوى الأرض بعد ذلك ، ومهدها وبسطها وأكمل خلقها ، فذلك فعله في السكن وهذا فعله في الساكن ، على أن التخليق والتصوير ينشأ في النطفة بعد الأربعين على التدريج شيئاً فشيئاً ، كما ينشأ النبات ، فهذا مشاهد في الحيوان والنبات كما إذا تأملت حلول الفروج في البيضة ، فإنما يقع الإشكال من عدم فهم كلام الله ورسوله على والإشكال في أفهامنا ، لا في بيان المعصوم ، والله المستعان ، وقد أغناك هذا بحمد الله عن تكلف الشارحين ، فتأمله ووازن بينه وبين هذا الجمع ، وبالله التوفيق .

( فصل ) وقال بقراط فى كتاب الغذاء: تصوير الجنين يكون فى خمسة وثلاثين يوماً ، وحركته فى سبعين صباحاً ، وكاله فى مائة وعشرة أيام ، ويتصور أجنة أخرى فى خمسين صباحاً ، ويتحركون التحرك الأول فى مائة صباح ، ويكملون فى ثلاثمائة ، ويتصور أجنة أخر فى أربعين صباحاً ، ويتحركون فى ثمانين صباحاً ، ويتصور أجنة أخر فى خمس وأربعين صباحاً ، ويتصور أجنة أخر فى خمس وأربعين صباحاً ، ويولدون فى مائتين وسبعين صباحاً ، ويولدون فى مائتين وسبعين صباحاً ، ويولدون فى مائتين وسبعين صباحاً ، قال مائا المولود : فيكون فى الشهر السابع والثامن والتاسع والعاشر .

قلت : الحركة حركتان : حركة طبيعية غير إرادية ، فهذه تكون قبل تعلق

<sup>(</sup>١٦) أحمد في المسند ٧١٤/١ ، ٣٧٥ .

الروح به ، وأما الحركة الإرادية ، فلا تكون إلا بعد نفخ الروح ، ولهذا فرق بقراط بين التحرك الأول والثاني .

قلت: الذى دل عليه الوحى الصادق عن خلاق البشر، أن الخلق ينتقل فى أربعين يوماً إلى طور آخر، فيكون أولا نطفة أربعين يوماً، ثم علقة كذلك ثم مضغة كذلك ثم ينفخ فيه الروح بعد مائة وعشرين يوماً، كأنك تشاهده عياناً، وما خالفه فليس مع المخبر به عياناً، وغاية ما معه قياس فاسد، وتشريح لا يحيط علماً بمبدأ يكون ما شاهده منه، أو تقليد لواحد غير معصوم. وكل من جاء به مشى خلفه فيه، فيعتقد المعتقد أن هذا أمر متفق عليه بين الطبائعين، وأصله كله واحد أخطأ فيه، ثم قلده من بعده، والقوم لم يشاهدوا ما أخبروا به من ذلك.

وغاية ما معهم أنهم شرحوا الحاكين أحياء وأمواتاً ، فوجدوا الجنين في الرحم على الصفة التي أخبروا بها ، ولكن لا علم لهم بما وراء ذلك من مبدأ الحمل وتغير أحوال النطفة ، فإن ضيق مقلدهم الفرض ، وقال : نفرض أنهم اعتبروا بكراً من حين وطئت ، ثم جعلوا يعدون أيامها إلى أن بلغت ما ذكروه ، ثم شرحوها فوجدوا الأمر على الصفة التي أخبروا بها ، فهذا غاية الكذب والبهت ، فإن القوم لم يدعوا ذلك ، وكيف يمكنهم دعواهم وهم يخبرون أن بعد ذلك بكذا وكذا يوماً يصير شأن الحمل كذا وكذا ، وإنما مع القوم كليات وأقيسة ، وينبغي أن يكون كذا وكذا ،

وكثير منهم يأخذ ذلك من حركات القمر وزيادته ونقصانه ، ومن حركات الشمس ومن التثليث والتربيع والتسديس والمقابلة ، ورد عليهم آخرون منهم ، وأبطلوا ذلك عليهم من وجوه ، وأحال به على الأخلق والأولى والأنسب ، وأحال به آخرون على حركات الكواكب وتنقلها ، وأحال به آخرون على أيام البحارين وتغير الطبيعة فيها ، ورد بعض هؤلاء على بعض ، وأبطل قوله بما تركناه مخافة التطويل .

وأصح ما بأيديهم التشريح والاستقراء التام الذي لا يجزم ، ونحن لا ننكر ذلك ، ولكن ليس فيه ما يخالف الوحى عن خلاف الأجنة أبداً ، ومما يدل على أن القوم لم يخبروا في ذلك عن مشاهدة قولهم : إن الجنين الذي يولد في الشهر السابع يصير نطفة في تسعة أيام ، ودموياً في ثمانية أيام أخر ، ولحمياً في تسعة أيام أخر ، وتقبل الصورة في الذي عشر يوماً أخر ، فإذا اجتمعت هذه الأيام صارت خمسة وثلاثين يوماً ، فجعلوه مضغة في الأربعين الأولى ، وهذا كذب ظاهر قطعاً ، وإنما

يصير لحمياً بعد الثانين ، ومثل هذا لا يدرك إلا بوحى أو مشاهدة ، وكلاهما مفقود على عندهم ، وإنما بأيديهم قياس اعتبروا به أحوال الأجنة من شهور ولادها ، فحكوا على كل جنين ولد فى شهر من شهور الولادة ، على أنه ينبغى أن يكون زبدياً : أى نطفة كذا وكذا ، وحدياً : أى مضغة كذا وكذا يوماً ، ولحمياً : أى مضغة كذا وكذا يوماً ، ثم أضعفوا ذلك العدد وجعلوه فى وقت تحرك الجنين وكذبوا فى ذلك على الحلاق العظيم فى خلقه كما كذبوا عليه فى صفاته وأسمائه ، فإن القوم لم يكن لهم نصيب من العلم الذى جاءت به الرسل ، بل كانوا كما قال الله تعالى : ﴿ فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم ﴾(١٧) .

وما غاية ما يناله الذاكر المعرض عما جاءت به الرسل ، وغاية ما نالوا به علماً بأمور طبيعية فيها الحق والباطل ، وأمور رياضية كثيرة التعب قليلة الجدوى ، وأمور الهيئة باطلها أضعاف أضعاف حقها ، فأين العلم المتلقى من الوحى النازل إلى الظن المأخوذ عن رسول الله عليه الصلاة والسلام عن جبريل عن الله عز وجل إلى الظن المأخوذ عن رأى رجل لم يستنر قلبه بنور الوحى طرفة عين ، وإنما معه حدسه وتخمينه ، ونسبة ما يدركه العقلاء قاطبة بعقولهم إلى ما جاءت به الرسل ، كنسبة سراج ضعيف إلى ضوء الشمس .

ولا تجد ولو عمرت عمر نوح مسألة واحدة أصلا اتفق فيها العقلاء كلهم على خلاف ما جاءت به الرسل في أمر من الأمور البتة ، فالأنبياء لم تأت بما يخالف صريح العقل البتة ، وإنما جاءت بما لا يدركه العقل ، فما جاءت به الرسل مع العقل ثلاثة أقسام لا رابع لها البتة : (١) قسم شهد به العقل والفطرة ، (٢) وقسم يشهد بجملته ولا يهتدى لتفصيله ، (٣) وقسم ليس في العقل قوة إدراكه ، بجملته ولا يهتدى لتفصيله ، (٣) وقسم ليس في العقل قوة إدراكه ، (٤) وأما القسم الرابع - وهو ما يحيله العقل الصريح ويشهد ببطلانه ، فالرسل بريئون منه ، وإن ظن كثير من الجهال المدعين للعلم والمعرفة ، أن بعض ما جاءت به الرسل يكون من هذا القسم ، فهذا إما لجهله بما جاءت به وإما لجهله بحكم العقل أو لهما .

<sup>(</sup>١٧) غافر : آية (٨٣) .

## ( فصل ) في مقدار زمان الحمل واختلاف الأجنة في ذلك

قال الله تعالى: ﴿ ووصينا الإنسان بوالديه إحساناً ، هملته أمه كرهاً ووضعته كرهاً ، وهمله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾ (١٨) فأخبر تعالى أن مدة الحمل والفطام ثلاثون شهراً ، وأخبر في آية البقرة أن مدة تمام الرضاع حولين كاملين ، فعلم أن الباقي يصلح مدة للحمل وهو ستة أشهر . فاتفق الفقهاء كلهم على أن المرأة لا تلد لدون ستة أشهر إلا أن يكون سقطا ، وهذا أمر تلقاه الفقهاء عن الصحابة رضى الله عنهم .

فذكر البيهقى وغيره عن حرب بن أبى الأسود الرملى أن عمر أتى بامرأة قد ولدت لستة أشهر ، فهم عمر برجمها ، فبلغ ذلك علياً رضى الله عنه ، فقال : ليس عليها رجم ، فبلغ ذلك عمر ، فأرسل إليه فسأله ؟ فقال : ﴿ والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة ﴾ وقال : ﴿ وهمله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾ ، فستة أشهر حمله وحولين تمام الرضاعة لا حد عليه فخلى عنها .

وفى موطأ مالك أنه بلغه أن عثمان بن عفان رضى الله عنه أتى بامرأة قد ولدت فى ستة أشهر ، فأمر بها أن ترجم ، فقال على : ليس ذلك عليها ، قال الله تعالى : ﴿ وَحَمْلُهُ وَفَصَالُهُ ثَلَاثُونَ شَهُواً ﴾ وقال : وفصاله فى عامين ، فأمر بها عثمان أن ترد فوجدت قد رجمت .

وذكر داود بن أبي هند عن عكرمة عن ابن عباس أنه كان يقول : إذا ولدت المرأة لتسعة أشهر كفاها من الرضاع أحد وعشرون شهراً وإذا وضعت لسبعة أشهر كفاها الرضاع ثلاثة وعشرون شهرا ، وإذا وضعت لستة أشهر كفاها من الرضاع أربعة وعشرون شهراً ، كما قال تعالى : ﴿ وحمله وفصاله ثلاثون شهراً ﴾ انتهى كلامه .

وقال تعالى : ﴿ يعلم ما تحمل كل أنثى وما تغيض الأرحام وما تزداد ﴾ قال ابن عباس : ما تغيض الأرحام : ما تنقص عن التسعة أشهر وما تزيد عليها ، ووافقه على هذا أصحابه كمجاهد وسعيد بن جبير ، وقال مجاهد أيضاً : إذا حاضت المرأة على ولدها كان ذلك نقصاناً من الولد وما تزداد ، قال : إذا زادت على تسعة أشهر

<sup>(</sup>١٨) الأحقاف : آية (١٥) .

كان ذلك تماماً لما نقص من ولدها ، وقال أيضاً : الغيض : ما رأت الحامل من الدم في حملها وهو نقصان من الولد ، والزيادة ما زاد ، وعلى التسعة أشهر وهو تمام النقصان .

وقال الحسن: ما تغيض الأرىحام ما كان من سقط، وما تزداد المرأة تلد لعشرة أشهر، وقال عكرمة: تغيض الأرحام: الحيض بعد الحمل، فكل يوم رأت فيه الدم حاملا ازداد به في الأيام ظاهراً، فما حاضت يوماً إلا ازدادت في الحمل يوماً.

وقال قتادة: الغيض: السقط وما تزداد فوق التسعة أشهر، وقال سعيد ابن جبير: إذا رأت المرأة الدم على الحمل فهو الغيض للولد فهو نقصان في غذاء الولد وزيادة في الحمل، تغيض وتزداد فعلان متعديان مفعولهما محذوف وهو عائد على ما الموصولة، والغيض: النقصان، ومنه: وغيض الماء، وضده: الزيادة.

والتحقيق في معنى الآية أنه يعلم مدة الحمل وما يعرض فيها من الزيادة والنقصان ، فهو العالم بذلك دونكم ، كما هو العالم بما تحمل كل أنثى هل هو ذكر أو أنثى .

وهذه أحد أنواع الغيب التي لا يعلمها إلا الله ،

[ ٢٧١] كما في الصحيح عنه عليه السلام: « مفاتيح الغيب خمس لا يعلمهن إلا الله: (١) لا يعلم متى مجيء الساعة إلا الله ، (٢) ولا يعلم ما في غد إلا الله ، (٣) ولا يعلم متى يجيىء الغيث إلا الله ، (٤) ولا يعلم ما في الأرحام إلا الله ، (٥) ولا تدرى نفس بأى أرض تموت إلا الله ، (١٩) فهو سبحانه المنفرد بعلم ما في الرحم وعلم وقت إقامته فيه وما يزيد من بدنه وما ينقص ، وما عدا هذا القول فهو من توابعه ولوازمه كالسقط والتام ورؤية الدم وانقطاعه ، والمقصود ذكر مدة إقامة الحمل في البطن وما يتصل بها من زيادة ونقصان .

<sup>(</sup>١٩) البخارى فى الاستسقاء . باب : حمس لا يعلمهن إلا الله بلفظ : و مفاتيح الغيب حمس لا يعلمها إلا الله : لا يعلم أحدٌ ما يكون فى الأرحام ، ولا تعلم نفس ماذا تكسب غداً ، ولا الله : لا يعلم أحدٌ ما يكون فى الأرحام ، ولا تعلم نفس ماذا تكسب غداً ، وما تدرى نفس بأى أرض تموت وما يدرى أحدٌ متى يجيء المطر ، ١٨٣/١ ، ١٨٤ . وفى التفسير . سورة الرعد : ١٤٥/٣ . وفى التوحيد . باب : قول الله تعالى : ﴿ إِنْ الله هو الرزاق ذو القوة المتين ﴾ ٢٧٤/٤ . وأحمد فى المسند ٢٧٤/٤ .

( فصل ) وأما أقصاها فقال ابن المنذر : اختلف أهل العلم فى ذلك فقالت طائفة : أقصى مدته سنتان ، وروى هذا القول عن عائشة وروى عن الضحاك وهرم ابن حيان أن كل واحد منهما أقام فى بطن أمه سنتين . وهذا قول سفيان الثورى .

وفيه قول ثان : وهو أن مدة الحمل قد تكون ثلاث سنين ، روينا عن الليث ابن سعد أنه قال : حملت مولاة لعمر بن عبد الله ثلاث سنين .

وفيه قول ثالث: أنْ أقصى مدته أربع سنين هكذا قال الشافعي .

قلت: وعن الإمام أحمد روايتان أنه أربع سنين والثانية سنتان ، قال : واختلف فيه عن مالك ، فالمشهور عنه عند أصحابه مثل ما قال الشافعي ، وحكى ابن الماجشون عنه ذلك ثم رجع لما بلغه قصة المرأة التي وضعت لخبمس سنين ، وفيه قول آخر : إن مدة الحمل قد تكون خمس سنين ، حكى عن عباد بن العوام أنه قال : ولدت امرأة معنا في الدار لخمس سنين ، قال : فولدته وشعره يضرب إلى ههنا وأشار إلى العنق ، قال : ومر به طير فقال : هش ، وقد حكى عن ابن عجلان ، أن امرأته كانت تحمل خمس سنين .

وفيه قول خامس – قاله الزهرى : إن المرأة تحمل ست سنين وسبع سنين فيكون ولدها مخشوشاً فى بطنها ، قال : وقد أتى سعيد بن عبد الملك بامرأة حملت سبع سنين .

وقالت فرقة: لا يجوز في هذا الباب التحديد والتوقيت بالرأى لأنا وجدنا لأدنى الحمل أصلا في تأويل الكتاب وهو الأشهر الستة ، فنحن نقول بهذا ونتبعه ولم نجد لآخره وقتاً ، وهذا قول أبي عبيد ، ورفع بهذا حديث عائشة ، وقال : المرأة التي روته عنها مجهولة ، وأجمع كل من يحفظ عنه من أهل العلم : أن المرأة إذا جاءت بولد لأقل من ستة أشهر من يوم نكحها فالولد له (٢٠) ، وهذا وأمثاله يدل على أن الطبيعة التي هي منتهي سير الطبائعين لها رب قاهر قادر يتصرف فيها بمشيئته وينوع فيها خلقه كما يشاء ليدل من له عقل على وجوده ووحدانيته وصفات كاله ونعوت خلله ، وإلا فمن أين في الطبيعة المجردة هذا الاختلاف العظيم والتباين الشديد ، ومن أين في الطبيعة خلق هذا الذع الإنساني على أربعة أضرب .

<sup>(</sup>٢٠) سبق اتفاق الفقهاء على أقل مدة الحمل.

- ١ أحدها : لا من ذكر ولا من أنثى كآدم عليه السلام .
  - ٢ الثاني : من ذكر بلا أنثى كحواء عليها السلام .
  - ٣ الثالث: من أنثى بلا ذكر كالمسيح عليه السلام .

٤ – الرابع: من ذكر وأنثى كسائر النوع، ومن أين فى الطبيعة والقوة هذا التركيب والتقدير والتشكيل وهذه الأعضاء والرباطات والقوى والمنافذ والعجائب التي ركبت فى هذه النطفة المهينة ، لولا بدائع صنع الله ما وجدت تلك العجائب فى مستقذر الماء: ﴿ يا أيها الإنسان ما غرك بربك الكريم \* الذى خلقك فسواك فعدلك \* فى أى صورة ما شاء ركبك \* فى (٢١) ﴿ إِنَ الله لا يخفى عليه شيء فى الأرض ولا فى السماء \* هو الذى يصوركم فى الأرحام كيف يشاء لا إله إلا هو العزيز الحكيم فى (٢١) لقد دل سبحانه على نفسه أوضح دلالة بما أشهده كل عبد على نفسه من حاله وحدوثه وإتقان صنعه وعجائب خلقه وآيات قدرته وشواهد حكمته فه .

ولقد دعا سبحانه الإنسان إلى النظر في مبدأ خلقه وتمامه ، فقال تعالى : ﴿ فلينظر الإنسان مم خلق \* خلق من ماء دافق \* يخرج من بين الصلب والترائب ﴾ (٢٣) وقال : ﴿ يا أيها الناس إن كنتم في ريب من البعث فإنا خلقناكم من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة مخلقة وغير مخلقة لنبين لكم ونقر في الأرحام ما نشاء إلى أجل مسمى ، ثم نخرجكم طفلا ثم لتبلغوا أشدكم ، ومنكم من يتوفى ومنكم من يرد إلى أرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً ﴾ (٢٤).

وقال تعالى: ﴿ وَفَى الأَرْضِ آيَاتَ لَلْمُوقَنِينَ \* وَفَى أَنْفُسَكُمُ أَفُلًا تَبْصُرُونَ ﴾ (٢٠) وهذا في القرآن كثير لمن تدبره وعقله وهو شاهد منك عليك ، فمن أين للطبيعة والقوة المحصورة هذا الخلق ، والإتقان والابداع وتفصيل تلك العظام وشد بعضها ببعض على اختلاف أشكالها ومقاديرها ومنافعها وصفاتها .

<sup>(</sup>۲۱) الانفطار: آیات (٦ - ٨).

<sup>(</sup>۲۲) آل عمران : الآيات (۲۲) .

<sup>(</sup>۲۳) الطارق : الآیات (۵ – ۷) .

<sup>(</sup>٢٤) الحج: آية (٥).

<sup>(</sup>۲۰) الذاريات: آيات (۲۱،۲۰) .

ومن جعل فى النطفة تلك العروق واللحم والعصب ، ومن فتح لها تلك الأبواب والمنافذ ، ومن شق سمعها وبصرها ، ومن ركب فيها لساناً تنطق به ، وعينين تبصر بهما ، وأذنين تسمع بهما وشفتين ، ومن أودع فيها الصدر وما حواه من المنافع والآلات التى لو شاهدتها لرأيت العجائب .

ومن جعل هناك حوضاً وخزانة يجتمع فيها الطعام والشراب ، وساق إليه مجارى وطرقاً ينفذ فيها ، فيسقى جميع أجزاء البدن كل جزء يشرب من مجراه الذى يختص به لا يتعداه – قد علم كل أناس مشربهم ، ومن أخدمها تلك القوى التى بها تمت مصالحها ومنافعها ، ومن أودع فيها العلوم الدقيقة والصنائع العجيبة وعلمها ما لم تكن تعلم ، وألهمها فجورها وتقواها ، ونقلها فى أطوار التخليق طوراً بعد طور ، وطبقاً بعد طبق إلى أن صارت شخصاً حياً ناطقا سميعاً بصيراً ، عللاً متكلماً آمراً ناهياً ، مسلطا على طير السماء وحيتان الماء ووحوش الفلوات ، عالما بما لا يعلمه غيره من المخلوقات : ﴿ قتل الإنسان ما أكفره \* من أى شيء خلقه \* من نطفة خلقه فقدره \* ثم السبيل يسره \* ثم أماته فأقبره \* ثم إذا شاء أنشره ﴾ (٢٦) .

( فصل ) وقد زعم طائفة ممن تكلم فى خلق الإنسان أنه إنما يعطى السمع والبصر بعد ولادته وخروجه من بطن أمه ، واحتج بقوله تعالى : ﴿ والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئا ، وجعل لكم السمع والأبصار والأفتدة لعلكم تشكرون ﴾ (٢٧) واحتج أنه فى بطن الأم لا يرى شيئا ولا يسمع صوتا ، فلم يكن لإعطائه السمع والبصر هناك فائدة .

وليس ما قاله صحيحا ولا حجة له فى الآية لأن الواو لا ترتيب فيها ، بل الآية حجة عليه ، فإن فؤاده مخلوق وهو فى بطن أمه ، وقد تقدم حديث حديفة ابن أسيد ، والصحيح إذا مر بالنطفة ثنتان وأربعون ليلة بعث الله إليها ملكا ، فصورها وخلق سمعها وبصرها وجلدها ولحمها ، وهذا وإن كان المراد به : العين والأذن ، فالقوة السامعة والباصرة مودعة فيها ، وأما الإدراك بالفعل فهو موقوف على

<sup>(</sup>۲۱) عبس: آیات (۱۷ – ۲۲).

<sup>(</sup>٢٧) النحل: آية (٧٨) .

زوال الحجاب المانع منه ، فلما زال بالخروج من البطن عمل المقتضى عمله ، والله أعلم .

( فصل ) فى ذكر أحوال الجنين بعد تحريكه وانقلابه عند تمام نصف السنة ، يعرض للجنين فى هذا الوقت أن ينهتك غشاؤه والحجب التى عليه وأن ينتقل عن مكانه نحو فم الرحم ، فإن كان الجنين قويا وكانت أغشيته التى تغشته وسترته أقوى منه ، فإما أن يهتكها بعض الهتك إلى أضعف – تم الولاد .

وإن كان الجنين ضعيفا وأغشيته وسترته أقوى، فإما أن يهتكها (٢٨) بعض الهتك ولا يولد ، فيبقى مريضا أربعين يوما إلى تمام آخر الشهر الثامن ، فإن ولد فى هذه الأربعين يوما مات ، ولم يكن ترتبيه ولا بقاؤه ، وإن هو هتك أغشيته كل الهتك حتى لا يمكن تلافى ذلك ولم يولد مات فإن لم يسقط ، وإلا قتل الحامل به ، وإن تهتك أغشيته هتكا يمكن تلافيه بقى ولم يمت . ومكث فى موضعه الذى تحرك نحوه وانقلب إليه عند فم الفرج ، وإنما يعرض لهم المرض فى هذه الأربعين يوما ، إذا لم يولدوا بعد تحركهم لأنهم ينقلبون عن مكانهم الذى نشأوا فيه ويتغير مواضعهم وانخلاع السرة بانتقالهم ، ولبن أمهاتهم ، يعرض لهن أن يمرض عند ذلك ، لتمدد الأغشية وانخلاع السرة المتصلة بالرحم منهن ، ولأن الجنين إذا انحل رباطه ثقل على

# فصل فى سبب الشبه للأبوين أو أحدهمسا وسبب الإذكار والإيناث وهل لهما علامة وقت الحمل أم لا

تقدم ذكر قوله تعالى : ﴿ هُوَ الذَّى يَصُورُكُمْ فَى الأَرْحَامُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ .

[ ۲۷۲] وثبت في الصحيحين عن أنس بن مالك رضي الله عنه ، أن أم سليم سألت النبي عَيِّلِيَّةٍ عن المرأة – ترى في منامها ما يرى الرجل ؟ فقال عليه الصلاة والسلام : « إذا رأت المرأة ذلك فلتغتسل » ، فقالت أم سلمة : واستحيت من ذلك ، وهل يكون هذا ؟ فقال النبي عليه السلام : « نعم ، فمن أين يكون

<sup>(</sup>٢٨) يرجع في ذلك إلى علم الطب .

الشبه ؟ ماء الرجل أبيض غليظ وماء المرأة رقيق أصفر ، فمن أيهما علا أو سبق يكون منه الشبه «٢٩).

[ ۲۷۳ ] وفى صحيح مسلم عن عائشة : أن المرأة قالت لرسول الله عَلَيْكَة : هل تغتسل المرأة إذا احتلمت فأبصرت الماء ؟ فقال : « نعم » ، فقالت عائشة : تربت يداك ، فقال رسول الله عليه الصلاة والسلام : « دعيها ، وهل يكون الشبه إلا من قبل ذلك إذا علا ماؤها ماء الرجل – أشبه الولد أخواله ، وإذا علا ماء الرجل ماءها أشبه أعمامه »(٢٠٠).

[ ٢٧٤] وفي صحيح مسلم عن ثوبان ، قال : كنت قائما عند رسول الله عليه الصلاة والسلام ، فجاء حبر من أحبار اليهود ، فقال : السلام عليك يا محمد ، فدفعته دفعة كاد يصرع منها ، فقال : لم تدفعني ؟ فقلت : ألا تقول يا رسول الله – فقال اليهودي : إنا ندَّعوه باسمه الذي سماه به أهله ، فقال رسول الله عَلَيْكُ : اسمى محمد - الذي سماني به أهلي ، فقال اليهودي : جئت أسألك ، فقال رسول الله عليه الصلاة والسلام : ينفعك منى إن حدثتك ؟ فقال : أسمع بأذني . فنكث رسول الله عَلِيْكُ بعود معه ، فقال : سل ، فقال اليهودى : أين يكون الناس حين تبدل الأرض غير الأرض والسماوات؟ فقال عليه الصلاة والسلام: « هم في الظلمة دون الجسر » ، فقال : فمن أول الناس إجارة يوم القيامة ؟ قال : « فقراء المهاجرين » ، قال اليهودي : فما تحتهم حين يدخلون الجنة ؟ قال : « زيادة كبد النون » ، قال : فما غذاؤهم على إثرها ؟ قال: « ينحر لهم ثور الجنة الذي كان يأكل من أطرافها » ، قال : فما شرابهم عليه ؟ قال : « عينا فيها تسمى سلسبيلا » ، قال : صدقت ، قال : أردت أن أسألك عن شيء لا يعلمه أحد من أهل الأرض إلا نبي -أو رجل أو رجلان ، قال : ينفعك إن حدثتك ؟ قال : أسمع بأذنى ، قال : جئت أسألك عن الولد ، قال : « ماء الرجل أبيض وماء المرأة أصفَّر ، فإذا اجتمعا وعلا منى الرجل منى المرأة أذكر بإذن الله ، وإذا علا منى المرأة منى الرجل آنث بإذن الله تعالى » ، فقال اليهودي : لقد صدقت وإنك لنبي ، ثم انصرف فذهب ، فقال

<sup>(</sup>٢٩) مسلم في الحيض. باب : وجوب الغسل على المرأة بخروج المنتي منها (٣٠) .

<sup>(</sup>٣٠) مسلم في الحيض. باب : وجوب الغسل على المرأة بخروج .... (٣٣) .

رسول الله عليه الصلاة والسلام : « لقد سألنى عن الذى سألنى عنه ، ومالى علم بشيء منه حتى أتانى الله عز وجل به »(٣١) .

[ ٧٧٥] وفى مسند الإمام أحمد من حديث القاسم عبد الرحمن عن أبيه عبد الله هو ابن مسعود قال: مر يهودى برسول الله على الله على أصحابه، فقالت قريش: يا يهودى! إن هذا يزعم أنه نبى. فقال: لأسألنه على شيء لا يعلمه إلا نبى، فجاء حتى جلس، ثم قال: يا محمد! مم يخلق الإنسان؟ قال: «يا يهودى! من كل – من نطفة الرجل ومن نطفة المرأة، فأما نطفة الرجل فنطفة غليظة، منها العظم والعصب، وأما نطفة المرأة فنطفة رقيقة منها اللحم والدم»، فقام اليهودى فقال: هكذا يقول من قبلك (٣٢).

فتضمنت هذه الأحاديث أموراً ، أحدها : أن الجنين يخلق من ماء الرجل وماء المرأة خلافاً لما يزعم من الطبائعيين ، أنه إنما يخلق من ماء الرجل وحده ؛ وقد قال تعالى : ﴿ فلينظر الإنسان مم خلق خلق من ماء دافق يخرج من بين الصلب والترائب ﴾ (٣٣).

قال الزجاج: قال أهل اللغة: التربية موضع القلادة من الصدر، والجمع ترائب.

وقال أبو عبيدة : الترائب : معلق الحلى من الصدر ، وهو قول جميع أهل اللغة .

قال عطاء وابن عباس: يريد صلب الرجل، وترائب المرأة: وهو موضع قلادتها، وهذا قول الكلبي ومقاتل وسفيان وجمهور أهل التفسير، وهو المطابق لهذه الأحاديث، وبذلك أجرى الله العادة في إيجاد ما يوجده من بين أصلين كالحيوان والنبات وغيرهما من المخلوقات.

فالحيوان ينعقد من ماء الذكر وماء الأنثى ، كما ينعقد النبات من الماء والتراب والهواء ، ولهذا قال تعالى : ﴿ بديع السماوات والأرض أنى يكون له ولد ولم تكن

<sup>(</sup>٣١) رواه مسلم . كتاب الحيض . باب : صفة منى الرجل والمرأة ، وأن الولد مخلوق من مائهما (٣٤) .

<sup>(</sup>٣٢) أحمد في المسند ١/٥٦١ .

<sup>(</sup>٣٣) الطارق : الآيات (٥ – ٧) .

له صاحبة ﴾ (٢٤) فإن الولد لا يتكون إلا من بين الذكر وصاحبته ، ولا ينتقض هذا . بآدم وحواء أبوينا ولا المسيح ، فإن الله سبحانه مزج تراب آدم بالماء حتى صار . طينا ، ثم أرسل عليه الهواء والشمس حتى صار كالفخار ، ثم نفخ فيه الروح ، وكانت حواء مستلة منه وجزء من أجزائه ، والمسيح حلق من ماء مريم ونفخة . الملك ، وكانت النفخة له كالأب لغيره .

( فصل ) الأمر الثانى : إن سبق أحد الماءين سبب لشبه السابق مأؤه وعلو أحدهما سبب المجانسة الولد العالى ماؤه ، فههنا أمران : سبق ، وعلو ، وقد يتفقان وقد يفترقان ، فإن سبق ماء الرجل ماء المرأة وعلا ، كان الولد ذكراً والشبه للرجل ، وإن سبق ماء المرأة وعلا ماء الرجل كانت أنثى ، والشبه للأم ، وإن سبق أحدهما وعلا الآخر كان الشبه للسابق ، والإذكار والإيناث لمن علا ماؤه .

ويشكل على هذا أمران ، أحدهما : أن الإذكار والإيناث لمن علا ليس له سبب طبيعى وإنما هو مستند إلى مشيئة الخالق سبحانه . ولهذا قال فى الحديث الصحيح : « فيقول الملك يارب أذكر أم أنثى ، فما الرزق ، فما الأجل ، أشقى أم سعيد ؟ فيقضى الله ما يشاء ويكتب الملك » .

فكون الولد ذكراً أو أنثى مستند إلى تقدير الخلاق العلام ، كالشقاوة والسعادة والرزق والأجل .

وأما حديث ثوبان فانفرد به مسلم وحده ، والذى فى صحيح البخارى : إنما هو الشبه ، وسببه علو ماء أحدهما أو سبقه ، ولهذا قال : فمن أيهما علا يكون الشبه .

[ ۲۷۲] الأمر الثانى : أن القافة مبناها على شبه الواطىء لا على شبه الأم ، ولهذا قال النبى على الله في ولد الملاعنة : « انظروها فإن جاءت به على نعت كذا وكذا ، فهو لشريك بن السحماء ، يعنى الذى رميت به ، وإن جاءت به على نعت كذا وكذا فهو لهلال بن أمية » ، فاعتبر شبه الواطىء ولم يعتبر شبه الأم ويجاب على هذين الإشكالين :

<sup>(</sup>٣٤) الأنعام: آية (١٠١).

أما الأول: فإن الله سبحانه قدر ما قدره من أمر النطفة من حين وضعها في الرحم إلى آخر أحوالها بأسباب، حتى الشقاوة والسعادة، والرزق والأجل والمصيبة، كل ذلك بأسباب قدرها، ولا ينكر أن يكون الإذكار والإيناث أسباباً، كا أن الشبه أسباب لكن السبب غير موجب لمسببه، بل إذا شاء الله جعل فيه اقتضاءه، وإذا شاء سلبه اقتضاءه، وإذا شاء رتب عليه ضد ما هو سبب له، وهو سبحانه يفعل هذا تارة وهذا تارة، فالموجب مشيئة الله وحده، فالسبب متصرف فيه لا متصرف محكوم عليه، لا حاكم مدبر ولا مدبر، فلا تضاد بين قيام سبب فيه لا متصرف محكوم عليه، لا حاكم مدبر ولا مدبر، فلا تضاد بين قيام سبب الإذكار والإيناث، وسؤال الملك ربه تعالى أى الأمرين يحدثه في الجنين، ولهذا أخبر سبحانه أن الإذكار والإيناث وجمعهما هبة محضة منه سبحانه راجع إلى مشيئته وعلمه وقدرته.

فإن قبل فقول الملك: يارب! أذكر أم أنثى ؟ مثل قوله: ما الرزق وما الأجل؟ وهذا لا يستند إلى سبب من الواطىء وإن كان يحصل بأسباب غير ذلك، قبل نعم، لا يستند الإذكار والإيناث إلى سبب موجب من الوطء، وغاية ما هناك أن ينعقد جزء من أجزاء السبب، وتمام السبب من أمور خارجة عن الزوجين، ويكفى فى ذلك أنه إن لم يأذن الله باقتضاء السبب لمسببه لم يترتب عليه، فاستناد الإذكار والإيناث إلى مشيئته سبحانه لا ينافى حصول السبب، وكونها بسبب لا ينافى استنادهما إلى المشيئة ولا يوجب الاكتفاء بالسبب وحده.

وأما تفرد مسلم بحديث ثوبان فهو كذلك ، والحديث صحيح لا مطعن فيه ، ولكن فى القلب من ذكر الإيناث والإذكار فيه شيء ، هل حفظت هذه اللفظة أو هي غير محفوظة ، والمذكور إنما هو الشبه كما ذكر فى سائر الأحاديث المتفق على صحتها ، فهذا موضع نظر كما ترى ، والله أعلم .

( فصل ) وأما الأمر الثالث: وهو اعتبار القائف لشبه الأب دون الأم ، فذلك لأن كون الولد من الأم أمر محقق لا يعرض فيه اشتباه سواء أشبهها أو لم يشبهها ، وإنما يحتاج إلى القافة في دعوى الآباء ، ولهذا يلحق بأبوين عند أصحاب رسول الله عليه وأكثر فقهاء الحديث ، ولا يلحق بأمين ، فإذا ادعاه أبوان أرى القافة ، فألحق بمن كان الشبه له إذا لم يكن ثم فراش ، فإن كان هناك فراش لم يلتفت إلى مخالفة الشبه له ، فالشبه دليل عند عدم معارضة ما هو أقوى منه الفراش والبينة ، نعم ، لو ادعاه امرأتان أرى القافة ، فألحق بمن كان أشبه بهما منهما فعملنا بالمشبه في الموضعين .

ونص الإمام أحمد على اعتبار القافة فى حق المرأتين ، فسئل عن يهودية ومسلمة ولدتا ، فادعت اليهودية وكذا المسلمة ، فقيل له : يكون فى هذا القافة ؟ قال : ما أحسنه ! وهذا أصح الوجهين للشافعية .

وقالوا فى الوجه الآخر : لا تعتبر القافة ههنا لإمكان معرفة الأم يقيناً بخلاف الأب ، والصحيح اعتبار القافة فى حق المرأتين لأنه اعتبار لشبه الأم ، والولد يأخذ الشبه من الأم تارة ومن الأب تارة ، بدليل كما ذكرنا من حديث عائشة وأم سلمة وعبد الله بن سلام وأنس بن مالك وثوبان رضى الله عنهم ، وإمكان معرفة الأم يقيناً لا يمنع اعتبار القافة عند عدم اليقين كما تعتبرها بالشبه إلى الرجلين عند عدم الفراش .

وقد روى سليمان بن حرب على حماد عن هشام بن حسان عن محمد ابن سيرين ، قال : حج بنا الوليد ، ونحن سبعة ولد سيرين - فمر بنا إلى المدينة ، فلما دخلنا على زيد بن ثابت قيل له : هؤلاء بنو سيرين ، قال : فقال زيد : هذان لأم ، وهذا لأم ، وهذا لأم ، فما أخطأ .

وقد قال بقراط في كتاب الأجنة : إذا كان منى الرجل أكثر من منى المرأة أشبه الطفل أباه ، وإن كان منى المرأة أكثر من منى الرجل أشبه الطفل أمه ، وقال : المنى ينزل من أعضاء البدن كلها ، ويجرى من الصحيحة صحيحاً ومن السقيمة سقيماً ، وقال : إن الصلع يلدون صلعاً والشهل (\*) يلدون شهلا والحول حولا ، وقال : أما اللحم فإنه يربو ويزداد مع اللحم ويخلق فيه مفاصل ، ويكون كل شيء من الجنين شبهاً بما يخرج منه ، وقال : قد يتولد مراراً كثيرة من العميان ومن به شامة أو أثر ، ومن به علامات أحر ممن به علامة مثلها ، وكثيراً ما يولد أبناء بشبهون أو أثر ، ومن به علامات أخر ممن به علامة مثلها ، وكثيراً ما يولد أبناء بشبهون أجدادهم ويشبهون قراباتهم وقال : الذكور في الأكثر يشبهون آباءهم ، والإناث يشبهن أمهاتهن (٥٠٠) .

( فصل ) وقد يكون قبح المولود وحسنه من أسباب أخر ، منها أن أفكار الوالدين وخاصة الوالدة إذا جالت عند المباضعة وبعدها إلى وقت خلق الجنين في الأشخاص التي تشاهدها وتعاينها وتتذكرها وتشتاقها ، لأنها تحبها وتودها ، فإذا دامت الفكرة فيه والاشتياق إليه – أشبه الجنين وتصور بصورته ، فإن الطبيعة نقالة ،

<sup>(\*)</sup> الشهل: هو أن يشوب سواد العين حمرة أو زرقة .

<sup>(</sup>٣٥) يرى علم الوراثة أن ذلك يرجع إلى ما يحمل الصفات الموروثة .

واستعدادها وقبولها أمر يعرفه كل أحد<sup>(٣٦)</sup> .

وحدثنى رئيس الأطباء بالقاهرة ، قال : أجلست ابن أخى يكحل الناس ، فما مكث إلا يسيراً حتى جاءنى وبه رمد ، فلما برأ منه عاد فعاوده الرمد ، فعلمت أنه من فتح عينيه في أعين الرمد – والطبيعة نقالة(٣٧) .

وقد ذكر الأطباء: أن إدمان الحامل على أكل السفرجل والتفاح مما يحسن وجه المولود ويصفى لونه، وكرهوا للحامل رؤية الصور الشنيعة، والألوان الكمدة، والبيوت الوحشة الضيقة، وأن ذلك كله يؤثر في الجنين.

( فصل ) وقال بقراط فى كتاب الأجنة : إذا حصل منى الرجل داخل الرحم عند الجماع ولم يسل إلى خارج ، لكنه مكث فى فم الرحم وانضم فمه علقت المرأة ، وإذا انضم فم الرحم اختلط المنيان فى جوفه وتم الحبل ، فإذا توافقا إنزال الرجل وإنزال المرأة فى وقت واحد ، واختلط الماء إن وثبتا فى الرحم واشتمل عليهما وانضم علقت المرأة ، وتدبير ذلك يكون فى ثلاثة أوقات : قبل المباضعة ، ومعها ، وبعدها بإعداد الرحم لقبول النطفة ، ومعها بإيصال النطفة إلى مستقرها فى الرحم ، واتفاق الإنزالين ومعها بثبات النطفة فى الرحم وإمساكه عليها وحفظها من الخروج والفساد ، قلت : السبب المذكور غير موجب ، وإنما الموجب مشيئة الله وحده كا والفساد ، قلت .

# فصل – وإذا تكوَّن الجنين وصوَّره الخالق البارى المصور تحلق ورأسه إلى فوق ورجــلاه إلى أسفــل

فعندما يأذن الله بخروجه ينقلب ويصير رأسه إلى أسفل ، فيتقدم رأسه سائر بدنه هذا باتفاق من الأطباء والمشرحين ، وهذا من تمام العناية الإلهية بالجنين وأمه ، لأن رأسه إذا حرج أولا كان خروج سائر بدنه أسهل من غير أن يحتاج شيء منها إلى أن ينثنى ، فإن الجنين لو خرجت رجلاه أولا لم يؤمن أن ينشب في الرحم عند يديه ، وإن خرجت رجله الواحدة لم يؤمن أن يتعلق وينشب في الرحم عند إدراكه ، وإن خرجت رجله الواحدة لم يؤمن أن يتعلق وينشب في الرحم عند إدراكه ، وإن

<sup>(</sup>٣٦) بعيد عن القبول .

<sup>(</sup>٣٧) للرمد أسباب ليس هذا منها .

خرجت اليدان لم يؤمن أن ينشب عند رأسه ، إما أنه يلتوى إلى خلف وإما لأن السرة تمتدة تلتوى إلى عنقه أو على كتفه . لأن الجنين إذا انحدر فصار إلى موضع فيه السرة ممتدة التوت هناك على عنقه وكتفه ، فيعرض من ذلك إما أن يجاذب السرة فتألم الأم غاية الألم ، ثم إن الجنين إما أن يموت وإما أن يصعب خروجه ويخرج وهو عليل متورم ، فاقتضت حكمة أحكم الحاكمين أن ينقلب في البطن ، فيخرج رأسه أولا ثم يتبع الرأس باقي البدن .

## فصل – فى السبب الذى لأجله لا يعيش الولد إذا ولد لثمانية أشهر ويعيش إذا ولد لسبعة وتسعة وعشــرة

إذا تم الجنين سبعة أشهر ، عرض له حركة قوية يتحركها بالطبع للانقلاب والخروج ، فإن كان الجنين قوياً من الأطفال الذين لهم بالطبع قوة شديدة فى تركيبهم وجبلتهم ، حتى يقدر بحركته على أن يهتك ما يحيط من الأغشية المحيطة به المتصلة بالرحم ، حتى ينفذ ويخرج منها خرج فى الشهر السابع وهو قوى صحيح سليم لم تؤلمه الحركة ولم يمرضه الانقلاب ، وإن كان ضعيفاً عن ذلك فهو إما أن يعطب بسبب ما يناله من الضرر والألم بالحركة للانقلاب فيخرج ميتاً ، وإما أن يبقى فى البطن ، فيمرض ويلبث مدة مرضه نحو أربعين يوماً حتى يبرأ وينتعش ويقوى ، فإذا ولد فى حدود الشهر الثامن ولد وهو مريض لم يتلخص من ألمه فيعطب ولا يسلم ولا يتربى ، وإن لبث فى الرحم حتى يجوز هذه الأربعين يوما إلى الشهر التاسع وقوى وصح وانتعش ، وبعد عهده بالمرض كان حرياً أن يسلم ، وأولاهم بأن يسلم وصح وانتاسع فحالهم فى ذلك بحسب القرب والبعد .

وقال غيره : العلة في أنه لا يمكن أن يعيش المولود لثمانية أشهر ، أنه يتوالى عليه ضربان من الضرر .

أحدهما : انقلابه في الشهر السابع في جوف الرحم للولادة :

والثانى : تغير الحال عليه بين مكانه فى الرحم وبين مكانه فى الهواء ، وإن كان قد يعرض ذلك التغير لجميع الأجنة ، لكن المولود لسبعة أشهر ينجو من الرحم قبل أن يناله الضرر الذى من داخل بعقب الإنقلاب والأمراض التى تعرض فى جوف

الرحم ، فالمولود لسبعة أشهر وعشرة أشهر يلبث فى الرحم حتى يبرأ وينجو من تلك الأمراض ، فليس يتوالى عليهم الضرران معا ، والمولود لثمانية أشهر يتوالى عليه الضرران معا ، وكذلك لا يمكن أن يعيش وجميع الأجنة فى الشهر الثامن يعرض لهم المرض .

ويدلك على ذلك أنك تجد جميع الحوامل والحبالى فى الشهر الثامن أسوأ حالا ، وأفعل منهن فى مدة الشهور التى قبل هذا الشهر وبعده ، وأحوال الأمهات متصلة بأحوال الأجنة .

### فصل – وبكاء الطفل ساعة ولادتــه يدل على صحته وقوتــه وشدتــه

وإذا وضع الطفل يده وإبهامه أو إصبعه على عضو من أعضائه فهو دليل على ألم ذلك العضو ، وكل الحيوان بالطبع يشير إلى ما يؤلمه من بدنه ، إما بيده أو بفمه أو برأسه أو بذنبه ، فلما كان الطفل عادماً للنطق أشار بأصبعه أو يده إلى موضع ألمه كالحيوان البهيم .

# فصل – فى أن الأطفال وهم حمل فى الرحم أقوى منهم بعد ولاهمهم

وأصبر وأشد احتمالاً لما يعرض لهم ، وكذلك تكون العناية بهم بعد ولادهم آكد والحذر عليهم أشد ، فإن أغصان الشجر وفروعها ما دامت لاصقة بالشجرة ومتصلة بها لا تكاد الرياح العواصف تزعزعها ولا تقتلعها ، فإذا فصلت عنها وغرست في مواضع أخرى نالتها الآفة وصارت إليها بأدني ريح تهب حتى يقتلعها .

وكذلك الجنين ما دام فى الرحم ، فهو يقوى ويصبر على ما يعرض له ويناله من سوء التدبير والأذى على ما لا يصبر على اليسير منه بعد ولادته وانفصاله عن الرحم ، وكذلك الثمرة على الشجرة أقوى منها وأثبت بعد قطعها منها .

ولما كان مفارقة كل معتاد ومألوف والانتقال عنه شديداً على من رامه ، ولا سيما إذا كان الانتقال دفعة واحدة ، فالجنين عند مفارقته للرحم ينتقل عما قد ألفه واعتاده فى جميع أحواله دفعة واحدة ، وشدة ذلك الانتقال عليه أكثر من شدة الانتقال بالتدريج .

وكذلك قال بقراط: قد يعلم بأهون سعى وأيسره أن التدبير الردى من المطعم والمشرب إذا كان يجرى مع ردائته على أمر واحد يشبه بعضه بعضاً دائماً ، فهو أوثق وأحرز وأبعد عن الخطر فى التماس الصحة للأبدان ، من أن يتقل الرجل تدبيره دفعة واحدة إلى غذاء أفضل منه ، فالجنين ينتقل عما ألفه واعتاده فى غذائه وتنفسه ومداخله ومخارجه وما يكتنفه وهلة واحدة .

وهذه أول شدة يلقاها فى الدنيا ، ثم تتوافر عليها الشدائد حتى يكون آخرها الشدة العظمى التي لا شدة فوقها أو الراحة العظمى التي لا تعب دونها ، ولذلك يبكى عند ورود هذه الشدة عليه مع ما يلقاه من وكز الشيطان وطعنه فى خاصرته .

( فصل ) والجنين في الرحم كان يغتذى بما يلائمه وكان يجتذب بالطبع المقدار الذي يلائمه من دم أمه وبعد خروجه يجتذب من اللبن ما يلائمه أيضاً ، لكنه يجتذب لشهوته وإرادته فيزيد على مقدار ما يحتاج إليه مع كون اللبن يكون رديئاً ومعلولا كا يكون صحيحاً ، وكذلك يعرض له القيء والغثيان ، ويجتذب أخلاط بدنه وتعرض له الآلام والأوجاع والآفات التي لم تعرض له في البطن ، وقد كان عليه من الأغشية والحجب ما يمنع وصول الأذي إليه ، فلما ولد وهييء له أغشية وحجب أخر لم يكن يألفها ويعتادها ، وربما ضحى للحر والبرد والهواء ، وكان يجتذبه من سرته وهو ألطف شيء معتدل صحيح قد نضح قلب الأم وعروقها الضوارب ، فهو شبيه با يجتذبه من هو داخل الحمام من الهواء اللطيف المعتدل ، ثم يخرج منه وهلة واحدة عرياناً إلى الهواء العاصف المؤذى .

وبالجملة فقد انتقل عن مألوفه وما اعتاده وهلة واحدة إلى ما هو أشد عليه منه وأصعب ، وهذا من تمام حكمة الخلاق العليم ، ليمرن عبده على مفارقة عوائده ومألوفاته إلى ما هو أفضل منها وأنفع وأوفق له ، وقد أشار تعالى إلى هذا بقوله : هم أي حالا بعد حال ، فأول أطباقه كونه نطفة ثم علقة ثم منيناً ثم مولوداً ثم رضيعاً ثم فطيماً ، ثم صحيحاً أو مريضاً ، غنيا أو فقيراً ، معافا أو مبتلى ، إلى جميع أحوال الإنسان المختلفة عليه إلى أن يموت ، ثم يبعث ، ثم يوقف بين يدى الله تعالى ، ثم يصمر إلى الجنة أو النار ، فالمعنى – لتركبن : حال بعد حال همنزلا بعد منزل وأمراً بعد أمر .

قال سعيد بن جبير وابن زيد: لتكونن فى الآخرة بعد الأولى ، ولتصيرن أغنياء بعد الفقر ، وفقراء بعد الغنى ، وقال عطاء: شدة بعد شدة ، والطبق والطبقة : الحال ، ولهذا يقال : كان فلان على طبقات شتى ، قال عمرو بن العاص : لقد كنت على طبقات ثلاث : أى أحوال ثلاث .

قال ابن الأعرابي – الطبق: الحال على اختلافها، وقد ذكرنا بعض أطباق الجنين في البطن من حين كونه نطفة إلى وقت ولادته، ثم نذكر أطباقه بعد ولادته إلى آخرها.

فنقول: الجنين في الرحم بمنزلة الثمرة على الشجرة في اتصالها بمحلها اتصالا تويا، فإذا بلغت الغاية لم يبق إلا انفصالها لثقلها وكالها وانقطاع العروق الممسكة لها، فهكذا الجنين تنهتك عنه تلك الأغشية وتنفصل العروق التي تمسكه بين المشيمة والرحم، وتنضب تلك الرطوبات المزلقة، فتعينه بإزلاقها وثقله وانهتاك الحجب وانفصال العروق على الخروج فينفتح الرحم انفتاحا عظيما جداً، ولابد من انفصال بعض المفاصل العظيمة ثم تلتئم في أسرع زمان، وقد اعترف بذلك حذاق الأطباء والمشرحين.

وقالوا: لا يتم ذلك إلا بعناية إلهية وتدبير تعجز عقول الناس عن إدراك كيفيته ، فتبارك الله أحسن الخالقين .

فإذا انفصل الجنين ، بكى ساعة انفصاله لسبب طبيعى ، وهو مفارقة إلفه ومكانه الذى كان فيه وسبب منفصل عنه ، وهو طعن الشيطان فى خاصرته ، فإذا انفصل وتم انفصاله مد يده إلى فيه ، فإذا مر له أربعون يوما تجدد له أمر آخر على نحو ما كان يتجدد له وهو فى الرحم فيضحك عند الأربعين ، وذلك أول ما يعقل نفسه فإذا تم له شهران رأى المنامات ، ثم ينشأ معه التمييز والعقل على التدريج شيئا فشيئا إلى سن التمييز ، وليس له سن معين بل من الناس من يميز لخمس .

[ ۲۷۷ ] كما قال محمود بن الربيع: عقلت من النبى عليه الصلاة والسلام مجة مجها فى وجهه ، أى وجه محمود من دلو فى بئرهم ، ولذلك جعلت الخمس حد الصحة سماع الصبى ، وبعضهم يميز لأقل منها ، ويذكر أموراً جرت له وهو دون الحمس سنين ، وقد ذكرنا عن إياس بن معاوية أنه قال : أذكر يوم ولدتنى أمى بأنى خرجت من ظلمة إلى ضوء ثم صرت إلى ظلمة ، فسألت أمه عن ذلك فقالت :

صدق ، لما انفصل منى لم يكن عندى ما ألفه به فوضعت عليه قصعة ، وهذا من أعجب الأشياء وأندرها ، فإذا صار له سبع سنين دخل في سن التمييز وأمر بالصلاة ،

[ ٢٧٩] وقد خير النبي عليه الصلاة والسلام ابنة فطيما بين أبويهما ، كا رواه أبو داود في سننه من حديث عبد الحميد بن جعفر بن عبد الله بن نافع بن سنان الأنصارى ، قال : أخبرني أبي عن جدى نافع بن سنان أنه أسلم فأبت امرأته أن تسلم ، فأتت النبي عَيِّلِهُ فقالت : ابنتي وهي فطيم أو شبيهة ، وقال نافع : ابنتي ، فقال رسول الله عَيِّلُهُ : « أقعد ناحية ، وقال لها : اقعدى ناحية ، فأقعد الصبية ناحية بينهما ، ثم قال : أدعوها ، فمالت إلى أمها ، فقال النبي عليه الصلاة والسلام : اللهم اهدها ، فمالت إلى أبيها ، فأخذها ، (٢٨) ، ولا أحسن من هذا الحكم ولا أقرب إلى الفطرة والعدل .

[ ۲۸۰ ] وعند النسائى فى رواية عن عبد الحميد بن جعفر الأنصارى أن جده أسلم ، وأبت امرأته أن تسلم ، فجاء بابن له صغير ولم يبلغ ، فاجلس النبى اللهم الله ، فذهب إلى أبيه (٢٩٠) .

[ ۲۸۱ ] وفى المسند من حديث أبى هريرة أن رسول الله عليه الصلاة والسلام خير غلاماً بين أبيه وأمه<sup>(٤٠)</sup> .

وأما تقييد وقت التخيير بسبع فليس في الأحاديث المرفوعة اعتباره ، وإنما ذكر فيه أثر عن على بين أمى وعمى ، فيه أثر عن على بين أمى وعمى ، وكنت ابن سبع سنين أو ثمان ، وهذا لا يدل على أن من دون ذلك لا يخير ، بل اتفق أن ذلك الغلام المخير – كان سنه ذلك .

<sup>(</sup>٣٨) أبو داود في الطلاق . باب : إذا أسلم أحد الأبوين مع من يكون الولد ٤٤٦/٤ .

<sup>(</sup>٣٩) أحمد في المسند ٥/٢٤ .

<sup>(</sup>٤٠) الترمذى في الأحكام . باب : ما جاء في تخيير الغلام بين أبويه إذا افترقا . وقال : حسن صحيح . ١٠٩/٦ . وابن ماجه في الأحكام . باب : تخيير الصبي بين أبويه (٢٣٥١) . وأحمد في المسند ٢٤٦/٢ .

[ ۲۸۲] وفى السنن من حديث أبى هريرة: جاءت امرأة إلى النبى عليه الصلاة والسلام فقالت: يا رسول الله! إن زوجى يريد أن يذهب بابنى وقد سقانى من بئر أبى عنبه وقد نفعنى ، فقال له النبى عليه الصلاة والسلام: « هذا أبوك وهذه أمك ، فخذ يبد أيهما شئت ، فأخذ بيد أمه ، فانطلقت به ولم يسأل عن سنه  $^{(13)}$  ، وظاهر أمره أن غاية ما وصل إليه أن سقاها من البئر ، فليس فى أحاديث التخيير مرفوعها وموقوفها تقييد بالسبع ، والذى دلت عليه أنه متى ميز بين أبيه وأمه خير بينهما ، والله أعلم .

ولذلك صحة إسلامه لا تتوقف على السبع ، بل متى عقل الإسلام ووصفه صح إسلامه ، واشترط الخرق : أن يكون ابن عشر ، وقد نص أحمد على ذلك فى الوصية فإنه قال فى رواية ابنيه صالح وعبد الله وعمه أبى طالب وإسحاق بن إبراهيم وأبى داود وابن منصور : على اشتراط العشر سنين لصحة وصيته ، وقال له أبو طالب : فإن كان دون العشر ؟ قال : لا ، واحتج فى رواية إسحاق بن إبراهيم بأنه يضرب على الصلاة لعشر ، وأما إسلامه - فقال فى المغنى : أكثر المصححين بأنه يضرب على العشر ولم يحددوا له حداً ، وحكاه ابن المنذر عن أحمد لأن المقصود حصل ، لا حاجة إلى زيادة عليه .

وروى عن أحمد: إذا كان ابن سبع سنين فإسلامه إسلام ، لأن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « مروهم بالصلاة لسبع » ، فدل على أن ذلك حد لأمرهم وصحة عباداتهم ، فيكون حد الصحة إسلامهم ، وقال ابن أبي شيبة : إذا أسلم وهو ابن خمس سنين ، وقال أبو أيوب : أجيز إسلام ابن ثلاث سنين من أصاب الحق من صغير أو كبير أجزناه ، وهذا لا يكاد يعقل الإسلام ولا يدرى ما يقول . ولا يثبت لقوله حكم ، فإن وجد ذلك منه ودلت أقواله وأفعاله على معرفة الإسلام وعقله إياه ، صح منه كغيره ، انهى كلامه ، فقد صرح الشيخ بصحة إسلام ابن ثلاث سنين إذا عقل الإسلام .

وقد قال الميمونى قلت لأبى عبد الله : الغلام يسلم وهو ابن عشر سنين ، ولم يبلغ الحنث ، قال : أقبل إسلامه ، قلت : بأى شىء محتج فيه ؟ قال : أنا أضربه على الصلاة ابن عشر ، وأفرق بينهم فى المضاجع ، وقال الفضل بن زياد : سألت أحمد

<sup>(</sup>٤١) أخرجه ابن ماجه ( في كتاب الأحكام ، باب تخيير الصبي بين أبويه ) (٢٣٥١) .

عن الصبى النصراني يسلم كيف تصنع به ؟ قال : إذا بلغ عشراً أجبرته على الإسلام ، لأن النبي عَلِيلِهِ قال : « علموا أولادٍ كم الصلاة لسبع ، واضربوهم عليها لعشر » ، فهذه رواية – وعنه رواية أخرى : « يصح إسلام ابن سبع سنين » .

قال أبو الحارث قيل لأبي عبد الله : إن غلاماً صغيراً أقر بالإسلام ، وشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، وصلى وهو صغير لم يدرك ، ثم رجع عن الإسلام ، يجوز إسلامه وهو صغير ؟ قال : نعم ، إذا أتى له سبع سنين ثم أسلم ، أجبر على الإسلام ، لأن النبي عليه الصلاة والسلام قال : « علموهم الصلاة أسبع » ، فكان حكم الصلاة قد وجب ، إذ أمر أن يعلموهم الصلاة لسبع ، وقال صالح قال أبى ، إذا بلغ اليهودي والنصراني سبع سنين ثم أسلم – أجبر على الإسلام ، لأنه إذا بلغ سبعاً أمر بالصلاة ، قلت : وإن كان ابن ست ؟ قال : لا .

#### فصل – فإذا صار ابن عشر ازداد قـوة وعقـلا

واحتالا للعبادات فيضرب على ترك الصلاة كما أمر به النبى عليه السلام ، وهذا ضرب تأديب وتمرين ، وعند بلوغ العشر يتجدد له حال أخرى يقوى فيها تمييزه ومعرفته ، ولذلك ذهب كثير من الفقهاء إلى وجوب الإيمان عليه في هذا الحال ، وأنه يعاقب على تركه ، وهذا اختيار أبي الخطاب وغيره ، وهو قول قوى جداً ، وإن رفع عنه قلم التكليف بالفروع ، فإنه قد أعطى آلة معرفة الصانع والإقرار بتوحيده وصدق رسله ، وتمكن من نظر مثله واستدلاله كما هو متمكن من فهم العلوم والصنائع ، ومصالح دنياه فلا عذر له في الكفر بالله ورسوله مع أن أدلة الإيمان بالله ورسوله أظهر من كل علم وصناعة يتعلمها .

وقد قال تعالى : ﴿ وأُوحِى إلى هذا القرآنُ لِأُنْذِرِكُمْ به ومن بلغ ﴾ (٤٦) أى ومن بلغه القرآن ، فكل من بلغه القرآن وتمكن من فهمه ، فهو منذر به ، والأحاديث التي رويت في امتحان الأطفال والمعتوهين والهالك في الفترة ، إنما يدل على امتحان من لم يعقل الإسلام ، فهؤلاء يدلون بحجتهم أنهم لم تبلغهم الدعوة ولم يعقلوا الإسلام ، ومن فهم دقائق الصناعات والعلوم لا يمكنه أن يدل على الله بهذه ألحجة ، وعدم ترتيب الأحكام عليهم في الدنيا قبل البلوغ لا يدل على عدم ترتبها

<sup>(</sup>٤٢) الأنعام : آية (١٩) .

عليهم في الآخرة ، وهذا القول هو المحكى عن أبي وأصحابه ، وهو في غاية القوة .

# فصل – ثم بعد العشر إلى سن البلسوغ يسمى مراهقاً ومناهــزاً للاحتـــلام

فإذا بلغ خمس عشرة سنة عرض له حال آخر ، يحصل معها الاحتلام ونبات الشعر الحنش حول القبل . وغلظ الصوت ، وانفراق أرنبة الأنف ، والذى اعتبره الشارع من ذلك أمران : الاحتلام والإنبات ، أما الاحتلام فقال : ﴿ يا أيها الذين آمنوا ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم والذين لم يبلغوا الحلم منكم ثلاث مرات من ثم قال - وإذا بلغ الأطفال منكم الحلم فليستأذنوا كما استأذن الذين من قبلهم ﴾ (٢٥) .

[ ۲۸۳ ] وقال النبي عليه الصلاة والسلام : « رفع القلم عن ثلاث : ١ – عن الصبي حتى يحملم ، ٢ – وعن المجنون حتى يفيق ، ٣ – وعن النائم حتى يستيقظ »(٤٤) .

[ ۲۸٤] وقال لمعاذ: « حل من كل حالم دينار » ، رواهما أحمد وأبو داود ، وليس لوقت الاحتلام سن معتاد ، بل من الصبيان من يحتلم لاثنتى عشرة ، ومنهم من يأتى عليه خمس عشرة وست عشرة ، وأكثر من ذلك - ولا يحتلم ، واختلف الفقهاء في السن الذي يبلغ به مثل هذا ، فقال الأوزاعي وأحمد والشافعي وأبو يوسف ومحمد : متى كمل خمس عشرة سنة حكم ببلوغه ، ولأضحاب مالك ثلاثة أقوال - أحدها : سبع عشرة ، والثاني : ثماني عشرة ، والثالث : خمس عشرة ، وهو المحكى عن مالك ، وعن أبي حنيفة روايتان : إحداهما : سبع عشرة والثانية : ثماني عشرة ، والجارية عنده سبع عشرة .

وقال داود وأصحابه: لا حد له بالسن، إنما هو الاحتلام، وهذا قول قوى، وليس عن رسول الله عَيْمِاللَّهِ في السنن حد البتة، وغاية ما احتج به من قيده

<sup>(</sup>٤٣) النور : الآيتان (٥٩،٥٨) .

<sup>(</sup>٤٤) ابن ماجه في كتاب الطلاق . باب : طلاق المعتوه والصغير والناهم (٢٠٤١) .

بخمس عشرة سنة ، بحديث ابن غمر حيث عرض على النبى عليه السلام فى القتال وهو ابن أربع عشرة – فلم يجزه ، ثم عرض عليه وهو ابن خمس عشرة – فأجازه ، وهذا الحديث ، وإن كان متفقاً على صحته فلا دليل فيه على أنه أجازه لبلوغه ، بل لعله استصغره أولا ، ولم يره مطيقاً للقتال ، فلما كان له خمس عشرة سنة رواه مطيقاً للقتال ، فأجازه .

ولهذا لم يسأله هل احتلم أو لم تحتلم ، والله سبحانه إنما علق الأحكام بالاحتلام – وكذلك رسول الله عليه ، ولم يأت عنه في السن حديث واحد سوى ما حكاه ابن عمر من إجازته ورده ، ولهذا اضطربت أقوال الفقهاء في السن الذي يحكم ببلوغ الصبى له ، وقد خص الإمام أحمد : على أن الصبى لا يكون محرماً للمرأة حتى يحتلم – فاشترط الاحتلام .

### فصل – وأما الإنسات فهو نبات الشعر الخشس حول قُبُل الصبي والبنست

ولا اعتبار بالزغب الضعيف ، وهذا مذهب أحمد ومالك وأحد قولى الشافعي ، وقال في الآخر : هو علم في حق الكفار دون المسلمين ، لأن أولاد المسلمين يمكن معرفة بلوغهم بالبينة وقبول قول البالغ منهم بخلاف الكافر .

[ ٢٨٥] وقال أبو حنيفة: لا اعتبار به بحال كا لا يعتبر غلظ الصوت وانفراق الأنف، واحتج من جعله بلوغاً بما في الصحيحين أن النبي عليه الصلاة والسلام لما حكم سعد بن معاذ في بني قريظة، فحكم بأن تقتل مقاتلتهم وتسبي ذراريهم، أمر بأن يكشف عن مؤتزرهم، فمن أنبت فهو من المقاتلة، ومن لم ينبت ألحق بالذرية، قال عطية: فشكوا فيّ، فأمر النبي عَيِّلِهُ أن ينظروا إلى هل أنبت بعد، فنظروا فيّ، فلم يجدوني أنبت، فألحقوني بالذرية، واستمر على هذا العمل الصحابة رضى الله عنهم بعد النبي عليه الصلاة والسلام، فكتب عمر إلى عامله: أن لا تأخذ الجزية إلا ممن جرت عليه الموسى، وذكر البهقى من حديث ابن علية عن السماعيل بن أمية عن محمد بن يحيى بن حبان، أن عمر – رفع إليه غلام ابتهر جارية – في شعره، فقال: انظروا إليه، فلم يوجد أنبت، فدراً عنه الحد.

قال أبو عبيد : والابتهار – أن يقذفها بنفسه ويقول : فعلت بها كاذباً ، وذكر عن عثمان بن عفان رضى الله عنه ، أنه أتى بغلام قد سرق ، فقال : انظروا إلى مؤتزره ، فنظروا فلم يجدوه أنبت الشعر فلم يقطعه ، وذكر عن ابن عمر : إذا أصاب الغلام الحد فارتيب فيه هل احتلم أم لا ؟ فانظر إلى عانته ، وفي هذا بيان أن الإنبات علم على البلوغ وعلى أنه علم في حق أولاد المسلمين والكفار ، وعلى أنه يجوز النظر إلى عورة الأجنبي للحاجة من معرفة البلوغ وغيره .

وأما ما ذكره بعض المتأخرين: أنه يكشف ويستدبره الناظر جميعاً، ويستقبلان المرآة وينظر إليها الناظر، فيرى الإنبات فشيء - قاله من تلقاء نفسه، لم يفعله رسول الله عَلَيْتُهُ، ولا أحد من الصحابة. ولا أعتبره أحد من الأئمة قبله.

# فصل - فإذا تيقن بلوغه جرى عليه قلم التكليف

وثبت له جميع أحكام الرجل ثم يأخذ فى أول بلوغ الأشد ، قال الزجاج : الأشد – من نحو سبع عشرة سنة إلى نحو الأربعين ، وقال ابن عباس فى رواية عطاء عنه ، الأشد : الحلم ، وهو اختيار يحيى بن يعمر والسدى ، وروى مجاهد عنه ثلاثاً وثلاثين سنة ، وروى عنه أيضاً ثلاثين ، وقال الضحاك : عشرين سنة ، وقال مقاتل : ثمان عشرة ، وقد أحكم الزهرى تحكيم اللفظ ، فقال : بلوغ الأشد يكون من وقت بلوغ الإنسان مبلغ الرجال إلى أربعين سنة ، قال : فبلوغ الأشد محصور الأول محصور النهاية غير محصور ما بين ذلك ، فبلوغ الأشد مرتبة بين البلوغ وبين الأربعين ، ومعنى اللفظة من الشدة : وهى القوة والجلادة ، والشديد : الرجل القوى ، فالأشد القوى ، قال الفراء : واحدها شدة فى القياس ، ولم أسمع لها بواحد .

وقال أبو الهيثم : واحدها شدة كنعمة وأنعم ، وقال بعض أهل اللغة : واحدها شدة بضم الثنين ، وقال آخرون منهم : هو اسم مفرد - كالآنك ، وليس بجمع - حكاها ابن الأنبارى .

# فصل – ثم بعد الأربعين يأخذ في النقصان وضعف القوى على التدريــج

كما أخذ فى زيادتها على التدريج ، قال الله تعالى : ﴿ الله الذى خلقكم من ضعف ثم جعل من بعد قوة ضعفاً وشيبة ﴾ (((3) فقوته بين ضعفين وحياته بين موتين ، فهو : أو لا نطفة ثم علقة ثم مضغة ، ثم جنيناً ما دام فى البطن ، فإذا خرج فهو : وليد ، فما لم يستتم سبعة أيام ، فهو : صديغ − بالغين المعجمة ، لأنه لم يشتد صدغه ، ثم ما دام يرضع ، فهو : رضيع ، فإذا قطع عنه اللبن فهو : فطيم ، فإذا دب ودرج فهو : دارج ، قال الراجزة :

#### أم صبى قد حبا أو دارج

فإذا بلغ طوله محمسة أشبار ، فهو : محماسي ، فإذا سقطت أسنانه ، فهو : مثغور – وقد ثغر ، فإذا أنبت بعد سقوطها ، فهو : مثغر ، بوزن مذكر بالتاء والثاء معاً ، فإذا بلغ السبع وما قاربها ، فهو : مميز ، فإذا بلغ العشر ، فهو : مترعرع وناشيء ، فإذا قارب الحلم ، فهو : يافع ، ومراهق ، ونهام للغلمة ، فإذا بلغ ، فهو : بالغ ، فإذا اجتمعت قوته ، فهو : حزور . واسمه في جميع ذلك غلام – ما لم يخضر شاربه ، فإذا اخضر شاربه وأخذ عذاره في الطلوع ، فهو : باقل ، وقد بقل وجهه بالتخفيف ، ثم هو ما بين ذلك وبين تكامل لحيته : فتى ، وشارخ بحصور شرخ الشباب له .

وقال الجوهرى: الفتى: الشاب، والفتاة: الشابة، ويطلق الفتى على المملوك، وإن كان شيخاً كبيراً،

[ ۲۸۲] ومن الحديث: « لا يقل أحدكم عبدى ، وليقل: فتاتى وفتاى »(٤٦).

<sup>(</sup>٥٤) الروم : آية (٤٥) .

<sup>(</sup>٤٦) مسلم في كتاب الألفاظ من الأدب وغيرها . باب: حكم إطلاق لفظة السفيه والأمة والمولى والسيد

<sup>(11: 11).</sup> 

ويقال الفتى : على السخى الكريم ، فإذا اجتمعت لحيته ، فهو : شاب إلى الأربعين ، ثم يأخذ في الكهولة إلى الستين ، ثم يأخذ في الشيخوخة ، فإذا أخذ شعره في البياض ، قيل : شاب ، فإذا زاد قيل : وخطه الشيب ، فإذا زاد قيل : شمط . فإذا غلب شيبه ، فهو أغتم ، فإذا اشتعل رأسه ولحيته شيباً ، فهو : مقعوس ، فإذا انحط قواه فهو : هرم ، فإذا تغيرت أحواله وظهر نقصه ، فقد رد إلى أرذل العمر ، فالموت أقرب إليه من اليد إلى الفم .

# فصل - فإذا بلغ الأجل الذى قدر له واستوفاه جاءته رسل ربه عز وجل ينقلونه من دار الفناء إلى دار البقاء

فجلسوا منه مد البصر ، ثم دنا منه الملك الموكل بقبض الأرواح ، فاستدعى بالروح ، فإن كان روحاً طيبة ، قال : اخرجى أيتها النفس الطيبة كانت في الجسد الطيب ، اخرجى حميدة وابشرى بروح وريحان ورب غير غضبان ، فتخرج من بدنه كا تخرج القطرة من في السقاء ، فإذا أخذها لم يدعها الرسول في يديه طرفة عين . فيحنطونها ويكفنونها بحنوط وكفن من الجنة ، ثم يصلون عليها ، ويوجد لها كأطيب نفحة مسك وجدت على الأرض ، ثم يصعد بها للعرض الأول على أسرع الحاسين ، فينتهي بها إلى السماء الدنيا ، فيستأذن لها فيفتح لها أبواب السماء ويصلى عليها ملائكتها ، ويشيعها مقربوها إلى السماء الثانية ، فيفعل بها كذلك ، ثم الثالثة ، ثم الرابعة إلى أن ينتهي بها إلى السماء التي فيها الله عز وجل فتحيي ربها تبارك وتعالى بتحية الربوية : « اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام » بتحية الربوية : « اللهم أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام » واكتبوا كتاب عبدى في عليين ، ثم أعيدوه إلى الأرض فتشهد غسله أعيدهم ومنها أخرجهم تارة أخرى » ثم ترجع روجه إلى الأرض فتشهد غسله وتكفينه وحمله وتجهيزه .

ويقول ؛ قدمونى قدمونى ، فإذا وضع فى لحده وتولى عنه أصحابه ، دخلت الروح معه ، حتى إنه ليسمع قرع نعالهم على الأرض ، فأتاه حينئذ فتانا القبر ،

فيجلسانه ويسألانه: من ربك وما دينك ومن نبيك ؟ فيقول: ربى الله ودينى الإسلام ونبيى محمد، فيصدقانه ويبشرانه، بأن هذا الذى عاش عليه ومات عليه، وعليه يبعث.

ثم يفسح له فى قبره مد بصره – ويفرش له خضراً ويقيض له شاب حسن الوجه والرائحة ، فيقول : أبشر بالذى يسرك ، فيقول : من أنت ؟ فوجهك الوجه يجيء بالخير ، فيقول : أنا عملك الصالح ، ثم يفتح له طاقة إلى النار ، ويقول : انظر ما أعد الله لك ، فيراهما جمعاً .

وأما النفس الفاجرة فبالضد عن ذلك كله ، إذ أذنت بالرحيل نزل عليها الملائكة سود الوجوه ، معهم حنوط من نار وكفن من نار فجلسوا منها مد البصر ، ثم دنا الملك الموكل بقبض النفوس ، فاستدعى بها وقال : اخرجى أيتها النفس الخبيثة - كانت فى الجسد الخبيث - ابشرى بحميم وغساق ، وآخر من شكله أزواج ، فتطاير فى بدنه فيجتذبها من أعماق البدن فتنقطع معها العروق والعصب كا ينتزع الشوك من الصوف ، فإذا أخذها لم يدعها فى يده طرفة عين .

ويوجد لها كأنتن رائحة جيفة على وجه الأرض ، فتحنط بذلك الحنوط وتلف في ذلك الكفن ، ويلعنها كل ملك بين السماء والأرض . ثم يصعد بها إلى السماء فيستفتح لها ، فلا يفتح لها أبواب السماء ، ثم يجيء النداء من رب العالمين : اكتبوا كتابه في سجين ، وأعيدوه إلى الأرض ، فتطرح روحه طرحاً ، فتشهد بتجهيزه و حكفينه و حمله .

وتقول وهى على السرير: يا ويلها إلى أن يذهبون بها ، فإذا وضع فى اللحد أعيدت إليه ، جاء الملكان فسألاه عن ربه ودينه ونبيه ، فيتلجلج ويقول: لا أدرى ، فيقولان له: لا دريت ولا دريت ثم يضربانه ضربة ، يصيح صيحة يسمعه كل شيء إلا الثقلين . ثم يضيق عليه قبره ، حتى تختلف أضلاعه ، ثم يفرش له نار . ويفتح له طاقة إلى الجنة ، فيقال انظر إلى ما صرف الله عنك ، ثم يفتح له طاقة إلى النار ، فيراهما جميعاً ، ثم يقيض له أعمى وأصم وأبكم ، فيقال : انظر إلى مقعدك من النار ، فيراهما جميعاً ، ثم يقيض له أعمى وأصم وأبكم ، فيقول : من أنت ؟ فوجهك الوجه يجيء بالشر فيقول : أنا عملك السيء .

ثم ينعم المؤمن في البرزخ على حسب أعماله ، ويعذب الفاجر فيه على حسب أعماله ، ويختص كل عضو بعذاب يليق بجناية ذلك العضو فتقرض شفاه المغتابين

الذين يمزقون لحوم الناس ويقعون فى أعراضهم بمقاريض من نار وتسجر بطون أكلة أموال اليتامى بالنار ، وتلقم أكلة الربا بالحجارة ويسبحون فى أنهار الدم كما يسبحون فى الكسب الخبيث ، وترض رءوس النائمين عن الصلاة المكتوبة بالحجر العظيم ، ويشق شدق الكذاب الكذبة العظيمة بكلاليب الحديد إلى قفاه ومنخره إلى قفاه وعينيه إلى قفاه ، كما شقت كلمته النواحى ، ويعلق النساء الزوانى بثديهن ، وتحبس الزناة والزوانى فى التنور المحمى عليه ، فيعذب محل المعصية منهم ، وما هو إلا سافل .

وتسلط الهموم والغموم والأحزان والآلام النفسانية على النفوس البطالة التى كانت مشغوفة باللهو واللعب والبطالة فتصنع الآلام فى نفوسهم كما تصنع الهوام والديدان فى لحومهم ، حتى يأذن الله تعالى بانقضاء أجل العالم وطى الدنيا ، فتمطر الأرض مطراً غليظاً أبيض كمنى الرجال – أربعين صباحاً ، فينبتون من قبورهم كما تنبت الشجرة والعشب ، فإذا تكاملت الأجنة وأقربت الأم وكان وقت الولادة ، أمر الله سبحانه إسرافيل فنفخ فى الصور نفخة البعث ، وهى – الثالثة ، وقبلها نفخة الغزع ، فتشققت الأرض عنهم ، فإذا هم قيام ينظرون .

يقول المؤمن : الحمد لله الذي أحيانا بعد ما أماتنا وإليه النشور .

ويقول الكافر: ﴿ يَا وَيُلْنَا مِنْ بَعْثَنَا مِنْ مُوقَدِنًا ؟ هَذَا مَا وَعَدَّ الْرَحْمَنُ وَصِدَقَ المُرسِلُونُ ﴾ فيساقون إلى المحشر حفاة عراة غرلا بهما ، مع كل نفس سائق يسوقها وشهيد عليها ، وهم بين مسرور ومثبور وضاحك ، وباك ﴿ وجوه يومئذ مسفرة ضاحكة مستبشرة ، ووجوه يومئذ عليها غيرة ترهقها قترة ﴾ (٤٨) حتى إذا تكاملت عدتهم وصاروا جميعاً على وَجه الأرض ، تشققت السماء وانتثرت الكواكب ، ونزلت ملائكة السماء فاحاطت بملائكة السماء الدنيا ، ثم كل سماء كذلك ، فبينا هم كذلك ، إذ جاء الله رب العالمين – لفصل القضاء ، فأشرقت الأرض بنوره ، وتميز المجرمون من المؤمنين .

ونصب الميزان وأحضر الديوان ، واستدعى بالشهود ، وشهدت يومئذ

<sup>(</sup>٤٧) يس: اية (٢٥).

الأيدى والألسن والأرجل والجلود ، ولا تزال الخصومة بين يدى الله سبحانه – حتى يختصم بالروح والجسد .

فيقول الجسد : إنما كنت ميتاً لا أعقل ولا أسمع ، ولا أبصر ، وأنت كنت السميعة المبصرة العاقلة وكنت تصرفينني حيث أردت .

فتقول الروح : وأنت الذى فعلت وباشرت المعصية وبطشت .

فيرسل الله سبحانه إليها ملكاً يحكم بينهما فيقول: مثلكما - مثيل بصير مقعد، وأعمى صحيح - دخلا بستاناً. فقال المقعد: أنا أرى الثار ولا أستطيع أن أقوم إليها، وقال الأعمى: أنا أستطيع القيام، ولكن لا أرى شيئاً، فقال له المقعد: احملنى حتى أتناول لى ولك - ففعلا، فعلى من تكون العقوبة ؟ فيقولان: عليهما، فيقول: فكذلك أنتها.

فيحكم الله سبحانه بين عباده بحكمه الذى يحمده عليه جميع أهل السماوات والأرض، وكل بر وفاجر ومؤمن وكافر ﴿ وتوفى كل نفس ما عملت ﴾ (٤٩) ﴿ فمن يعمل مثقال ذرة شراً يره ﴾ (٥٠) ، ثم ينادى مناد: لتتبع كل أمة ما كانت تعبد.

فیدهب أهل الأوثان مع أوثانهم . وأهل الصلیب مع صلیبهم ، وكل مشرك مع إلهه الذي كان يعبد ، لا يستطيع التخلف عنه فيتساقطون في النار .

ويبقى الموحلون ، فيقال لهم : ألا تنطلقون حيث انطلق الناس ؟ فيقولون : فارقنا الناس أحوج ما كنا إليهم ، وإن لنا رباً ننتظره ، فيقال : وهل بينكم وبينه علامة تعرفونه بها ؟ فيقولون : نعم ، إنه لا مثل له ، فيتجلى لهم سبحانه فى غير الصورة التى يعرفونه ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : نعوذ بالله منك هذا مكاننا حتى يأتينا ربنا ، فإذا جاء ربنا عرفناه ، فيتجلى لهم فى صورته التى رؤى فيها أول مرة ضاحكا ، فيقول : أنا ربكم ، فيقولون : نعم ، أنت ربنا ويخرون لله سجداً ، فاح كان لا يصلى فى الدنيا أو يصلى رياء ، فإنه يجال بينه وبين السجود .

<sup>(</sup>٤٩) النحل: آية ١١١ .

<sup>(</sup>٥٠) الزلزلة: (٨،٧).

ثم ينطلق سبحانه ويتبعونه ويضرب الجسر ويساق الخلق إليه وهو دحض مزلة مظلم لا يمكن عبوره إلا بنور . فإذا انتهوا إليه . قسمت بينهم الأنوار على حسب نور إيمانهم وإخلاصهم وأعمالهم في الدنيا ، فنور كالشمس ونور كالنجم ونور كالسراج في قوته وضعفه .

وترسل الأمانة والرحم على جنبى الصراط، فلا يجوزه خائن ولا قاطع ويختلف مرورهم عليه بحسب اختلاف استقامتهم على الصراط المستقيم فى الدنيا، فمار كالبرق وكالريح وكالطير وكأجاويد الخيل، وساع وماش وزاحف وحاب حبواً.

وينصب على جنبيه كلاليب لا يعلم قدر عظمها إلا الله عز وجل ، تعوق من علقت به عن العبور على حسب ما كانت تعوقه الدنيا عن طاعة الله ومرضاته وعبوديته ، فناج مسلم ومخدوش مسلم ومقطع بتلك الكلاليب ومكودس فى النار ، وقد ظفاً نور المنافقين على الجسر أحوج ما كانوا إليه كما طفاً فى الدنيا من قلوبهم ، وأعطوا دون الكفار نوراً فى الظاهر كما كان إسلامهم فى الظاهر دون الباطن ، فيقولون للمؤمنين : قفوا لنا نقتبس من نوركم - ما نجوز به ، فيقول لهم المؤمنون والملائكة : ارجعوا وراءكم فالتمسوا نوراً .

قيل المعنى : ارجعوا إلى الدنيا فخذوا من الإيمان نوراً تجوزون به كما فعل المؤمنون ، وقيل : ارجعوا وراءكم حيث قسمت الأنوار ، فالتمسوا هناك نوراً تجوزون

ثم ضرب بينهم وبين أهل الإيمان بسور – له باب : باطنه الذي يلي المؤمنين فيه الرحمة ، وظاهره الذي يليهم ﴿ مَن قبله العذاب . ينادونهم : ألم نكن معكم ؟ قالوا : بلي ولكنكم فتنتم أنفسكم وتربصتم وارتبتم وغرتكم الأماني حتى جاء أمر الله وغركم بالله الغرور \* فاليوم لا يؤخذ منكم فدية ولا من الذين كفروا ، مأواكم النار هي مولاكم وبئس المصير ﴾ (٥١) .

فإذا جاوز المؤمنون الصراط ، ولا يجوزه إلا مؤمن ، أمنوا من دخول النار فيحبسون هناك على قنطرة بين الجنة والنار فيقتص لبعضهم من بعض مظالم كانت

<sup>(</sup>١٥) الحديد: آيات (١٣ – ١٥) .

بينهم فى دار الدنيا حتى إذا هذبوا – أذن لهم فى دخول الجنة . فإذا استقر أهل الجنة فى الجنة ، وأهل النار فى النار أتى بالموت – فى صورة كبش أملح ، فيوقف بين الجنة والنار : ثم يقال : يا أهل النار ! فيطلعون وجلين ، ثم يقال : يا أهل النار ! فيطلعون مستبشرين ، فيقال : هل تعرفون هذا ؟ فيقولون : نعم ، وكلهم قد عرفه ، فيقال : هذا الموت ، فيذبح بين الجنة والنار . ثم يقال . يا أهل الجنة خلود ولا موت ، ويا أهل النار خلود ولا موت .

فهذا آخر أحوال هذه النطفة التي هي مبدأ الإنسان وما بين هذا المبدأ وهذه الغاية أحوال وأطباق قدر العزيز العليم ، تنقل الإنسان فيها وركوبه لها طبقاً بعد طبق حتى يصل إلى غايته من السعادة والشقاوة .

﴿ قُتِلَ الإنسان ما أكفره \* من أى شيء خلقه \* من نطفة خلقه فقدره \* ثم السبيل يسره \* ثم أماته فأقبره \* ثم إذا شاء أنشره \* كلا لما يقض ما أمره ﴾ (٥٢).

فنسأل الله العظيم أن يجعلنا من الذين سبقت لهم منه الحسنى ، ولا يجعلنا من الذين غلبت عليهم الشقاوة فخسروا فى الدنيا والآخرة ، إنه سميع الدعاء وهو حسبنا ونعم الوكيل . والحمد لله رب العالمين وصلاته على خير خلقه محمد خاتم النبيين وعلى آله وصحبه وسلم أجمعين ، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم .

تم التحقيق والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات



(۲۰) عبس: آیات (۱۷ – ۲۳ ).

# الفهــرس

| الصفحة | الموضـــوع                                                |
|--------|-----------------------------------------------------------|
| ۴      | مقدمة التحقيق                                             |
| ١.     | مقدمة المؤلف                                              |
|        | الباب الأول :                                             |
| ١٥     | في استحباب طلب الأولاد                                    |
|        | الباب الثاني :                                            |
| 77     | في كراهة تسخط البنات                                      |
|        | الباب الثالث:                                             |
| ۲٦     | في استحباب بشارة من ولد له ولد وتهنئته                    |
|        | الباب الرابع:                                             |
| ۲۸     | في استحباب التأذين في أذنه اليمني والاقامة في أذنه اليسرى |
|        | الباب الخامس:                                             |
| ٣.     | في استحباب تحنيكهكه                                       |
|        | الباب السادس:                                             |
| ٣٢     | في العقيقة وأحكامها . ( وفيها اثنان وعشرون فصلا )         |
|        | الباب السابع:                                             |
| ٧١     | في حلق رأسه والتصدق بوزن شعره                             |
|        | الباب الثامن:                                             |
| ٧٤     | في ذكر تسميته وأحكامها ووقتها . ( وفيه عشرة فصول )        |

| الباب التاسع:                                           |       |
|---------------------------------------------------------|-------|
| في ختان المولود وأحكامه . ( وفيه أربعة عشرة فصلا )      | ۲۰۱   |
| الباب العاشر:                                           |       |
| في ثقب أذن الصبي والبنت ٣.                              | 124   |
| الباب الحادي عشر :                                      |       |
| ف حكم بول الغلام والجارية قبل أن يأكلا الطعام           | ١٤٦   |
| الباب الثاني عشر:                                       |       |
| في حكم ريقه ولعابه ٩.                                   | 1 2 9 |
| الباب الثالث عشر:                                       |       |
| في جواز حمل الأطفال في الصلاة وإن لم يعلم حال ثيابهم    | ١٥،   |
| الباب الرابع عشر:                                       |       |
| في استحباب تقبيل الأطفالفي استحباب تقبيل الأطفال        | 101   |
| الباب الخامس عشر:                                       |       |
| 11 210. 2 2 1. 13.30                                    | 101   |
| الباب السادس عشر:                                       | •     |
| فى فصول نافعة فى تربية الأطفال تحمد عواقبها عند الكبر   | ۱۰۷   |
| الباب السابع عشر:                                       |       |
| في أطوار بني آدم من وقت كونه نطفة إلى استقراره في الجنة |       |
| أو النار                                                | ١٦٥   |

تم بحمــد الله

رقم الايداع ١٩١ ٣ / ٨٨

الحتبالقرال

للطبع والنشرواللوزيع ٣ شارع القماش بالفرنساوى ـ بولاق القاهرة ـ ت ، ٧٦١٩٦٧ - ٧٦٨٥٩١